MENJADIKAN LEMBAGA PENDIDIKAN ISLAM SEBAGAI PILIHAN MASYARAKAT

Sejalan dengan perkembangan dunia yang semakin maju, masyarakat dalam kehidupan sehari-hari
dihadapkan pada berbagai pilihan, termasuk tatkala akan menentukan pilihan lembaga pendidikan bagi
putra-putrinya. Bagi mereka yang berpeluang memilih akan memilih lembaga pendidikan yangideal.
Lembaga pendidikan yang dipandang ideal itu adalah lembaga pendidikan yang mampu
mengembangkan berbagai potensi siswa secara utuh, yaitu potensi spiritual, akhlak, intelektual —yang
biasanya diukur dari perolehan UN—dan potensi sosial maupun ketrampilan anak didiknya. Lembaga
pendidikan yang berhasil mengembangkan berbagai potensiitu biasanya diperebutkan orang, sehingga
biayanya pun menjadi mahal, mengikuti hukum pasar, yakni supply and demand. Namun, di sisi lain,
oleh karena mahalnya itu maka tidak semua orang memiliki peluang untuk dapat mengaksesnya.

Tuntutan masyarakat seperti itu direspons banyak pihak, tidak terkecuali oleh lembaga pendidikan
keagamaan. Muncullah kemudian label-label lembaga pendidikan yang dipandang lebih bermutu seperti
sekolah/madrasah integrative, sekolah/madrasah terpadu, sekolah/madrasah model, sekolah/madrasah
unggulan. Penyebutan seperti itu diharapkan memberi kesan bahwalembaga pendidikan tersebut
bermutu atau berkualitas. Tedtapi apa sesungguhnya yang disebut sebagai pendidikan berkualitasitu,
seringkali juga masih kabur. Menurut hemat saya, lembaga pendidikan yang berkualitasitu jika para
lulusannya meraih kedewasaan pribadi secara utuh, yaitu dewasa spiritual dan akhlak, dewasa
intelektual, dewasa sosial, dan memiliki kecakapan hidup. Rumusanini mungkin masih debatable, akan
tetapi untuk mewujudkannya memerukan energilebih, niat yang ikhlas, integritas dan usaha sungguh-
sungguh, serta pengorbanan yang tinggi.

Istilah lain untuk menyebut madrasah integratif adalah madrasah terpadu. Dilingkungan Departemen
Agama telah terdapat delapan Madrasah terpadu. Satu di antaranya Madrasah Terpadu Malang, yakni
madrasah yang mengintegrasikan MIN Malang I, M.Ts.N Malang | dan MAN Malang 3, yang ketiganya
menempatilokasi yang sama di Malang. Dengan sebutan terpadu ini diharapkan ketiga madrasah
tersebut dikembangkan visi dan misinya secara terpadu, manajemen terpadu, kurikulum terpadu,
maupun sarana dan prasarana secara terpadu. Lebih dariitu, diharapkan para siswa menikmati
keberlanjutan pendidikan yang sistematik mulai dari tingkat dasar di MIN, tingkat Menengah Pertama di
M.TsN, dan selanjutnya di tingkat Menengah Atas di MAN. Para siswa tidak perlu pindah ke lembaga
pendidikan lain, ketika mereka telah menyelesaikan satu tingkat pendidikan, seperti yang dialami
kebanyakan madrasah yang tidak menganut sistem integratif. Secara sepintas, Madrasah Terpadu di
Malang dipandang sudah cukup baik, walaupun belum sempurna. Bahkan, Pemerintah Daerah Malang,
kabarnya berkeinginan membangun Sekolah Terpadu di Malang sebagai percontohan. Ide tersebut
harus disambut baik, sehingga ke depan dapat diaharapkan akan lebih banyak lagi pihak yang
melibatkan diri dalam pengelolaan pendidikan yanglebih efektif, efisien, dan lebih produktif. Dengan
demikian langkah-langka baru ini akan memperbaiki wajah penyelenggaraan pendidikan nasional kita.

Membicarakan Lembaga Pendidikan Integratif, dengan tujuan mewujudkan integrasi antara
pengembangan spiritual, akhlak, pengembanganintelektual, pengembangan sosial, dan kecakapan
lainnya, menurut hemat saya, merupakan fenomena yang sangat menarik. Jika madrasah terpadu
selama ini dimaknai sebagai keterpaduan di antara beberapajenjang yang berbeda—SD/MlI, SLTP/M.Ts



dan SMU/M—maka, pertanyaannya adalah apa dan bagaimana ciri khaslembaga pendidikan integratif
itu. Saya berpendapat hal itu bukanlah sesederhana yang dibayangkan sementara orang. lika yang
dimaksudkan integrasi itu adalah pengembangan keterpaduan secara nyata antara nilai-nilai agama
(dalam hal ini Islam) dengan ilmu pengetahuan pada umumnya, maka yang perlu dipikirkan selanjutnya
adalah bagaimana suasana pendidikan, kultur akademik, kuriukulum, sarana dan prasarana dan yang
tidak kalah pentingnya adalah profil guru yang harus dipenuhi untuk mewujudkan konsep pendidikan
integratif seperti yang dimaksudkan itu. Integrasi, terpadu atau apapun sebutannya tidak hanya bersifat
formal, yang hanya mencakup persoalan-persoalan sepele dan artifisial, tetapi integrasi dalam kualitas
berbagai komponen sistem penyelenggaraan pendidikan, yang semuanya itu berujung pada
terwujudnya kepribadian siswa yang integratif, yang sekaligus menunjukkan adanya tingkat keunggulan
tertentu dibandingkan dengan yang lain. Logikanya sedehana saja, yakni jika lembaga pendidikan
integratif—seperti madrasah terpadu—dipandang sebagai model yang lebih baik, maka dari sekolah ini
semestinya lahir berbagai bentuk keunggulan (excellencies) terkait dengan berbagai komponen sistem
pendidikannya. Institusi pendidikannya haruslah lebih unggul, demikian juga keunggulan itu juga tampak
pada kualitas guru, sistem akademik, sosio-kultural sekolah, manajemen, sarana dan fasilitas, termasuk
sumber-sumber belajar lainnya, serta keunggulan menyangkut profil siswa atau lulusannya.

Pendidikan Islam lazimnya diartikan secara berbeda dengan pendidikan pada umumnya, sehingga ada
pendidikan keagamaan—termasuk madrasah Islam—dan ada pendidikan umum. Atas dasar pembedaan
itu kemudian muncul dikotomi antara lembaga pendidikan umum dan lembaga pendidikan keagamaan
(Islam). Lebih jauh, orang juga membedakan antara pelajaran agama dengan pelajaran (umum) lainnya.
Disebut sebagai pelajaran agama jika diajarkan tentang tauhid/agidah, figh, akhlak, tarikh dan Bahasa
Arab. Demikian pula, seorang guru agama akan merasa sedang membiasakan kehidupan beragama
(1slam) ketika mengajak para siswanya datang ke masjid untuk shalat berjamaah, menjalankan puasa,
dan mengumpulkan zakat fitrah atau daging kurban. Pengertian pendidikan agama (dalam hal ini
pendidikan Islam) menjadi sempit sekali, dan sama sekali tidak sejalan dengan hakikat ajaran Islam yang
diyakini sebagai rahmat bagi semesta alam (rahmatan lil ‘alamin). Sebaliknya, jika seorang guru sedang
mengajar biologi, fisika, kimia, geografi dan lain-lain, mereka tidak merasa bahwasanya mereka juga
sedang menunaikan ajaran Islam, atau apa yang dilakukan itu merupakan bagian dari ajaran Islam.
Begitu pula, tatkala seorang guru mengajarkan agar para siswanya datang tepat pada waktu, disiplin,
menjaga kebersihan, menghormati guru dan orang yang lebih tua dan seterusnya, dirasakan sebagai
bukan bagian dari ajaran Islam. Mereka kebanyakan tidak faham bahwa, agama—yakni Islam—
merupakan landasan etik, moral, dan spiritual bagi pendidikan, yang tidak begitu saja dapat ditemukan
dalam teori-teori ilmu pengetahuan. Pemahaman secara dikotomik inilah yang—disadari atau tidak—
sesungguhnya telah mereduksi lingkup ajaran Islam yang sesungguhnya amat luas, seluas kehidupanini.
Semestinya, lembaga pendidikan Islam, mulai tingkat TK, SD, SLTP, SMU sampai perguruan tinggi,
mampu menunjukkan universalitas Islam, yang tidak membedakan antara ilmu-ilmu umum danilmu
agama. Semua dilihat secara padu dan utuh.

Lembaga Pendidikan Integratif bernuansa Islam, secara bertahap, menurut hemat saya, perlu mulai
menjadikan al-Qur'an dan as-Sunnah sebagai landasan penyelenggaraan pendidikan secara menyeluruh,
baik pada tataran teologis, filosofis, teoritis-akademis, dan bahkan pada tataran praktisnya. Selamaini,



saya mengamati, al-Qur’an dan as-Sunnah sebatas dijadikan sebagai dasar acuan (paradigma, atau
frame of reference) pelaksanaan pendidikan yang sangat terbatas, yaitu pada tataran ibadah ritual
belaka. Informasi transendental menyangkut kehidupan luas seperti persoalan penciptaan, manusia dan
makhluk sejenisnya, jagad raya yang mencakup bumi, mata hari, bulan, bintang, langit, gunung, hujan,
laut, air, tanah. Islam juga menawarkan konsep kehidupan yang menyelamatkan dan membahagiakan,
baik di dunia maupun di akherat. Jika pemikiran tersebut ditarik ke tataran operasional, maka yang perlu
dikembangkan adalah menyangkut kurikulum, bahan ajar yang mengkaitkan (mengintegrasikan) ajaran
yang bersumber dari ayat-ayat qawliyyah (al-Qur’an dan al-Hadis) dengan ayat-ayat kawniyyah (alam
semesta) secara terpadu dan utuh. Misalnya, ayat al-Qur'an tentang penciptaan langit, bumi, binatang
dan tumbuh-tumbuhan dan sebagainya akan dijadikan petunjuk awal dalam kajian kosmologi,
astronomi, biologi, fisika dan lain-lain. Dengan demikian, semua guru, dosen atau pengajar dilembaga
pendidikan Islam semestinya adalah menjadi pembawa ajaran yang bersumber dari ayat-ayat gawliyyah
yaitu Al Qur’an dan hadits maupun ayat-ayat kawniyyah yakni sumberilmu yang diperoleh melalui
proses observasi, eksperimen dan penalaran logis sekaligus.

Pendidikan Islam integratif seyogyanya juga tidak hanya tercermin dari bahan ajar yang disajikan di
kelas, bahkan lebih dari itu menyangkut seluruh aspek yang terkait dengan penyelenggaraan pendidikan
itu sendiri. Aspek-aspek itu misalnya menyangkut hubungan-bungungan antar dan interpersonal yang
mencerminkan adanya nuansa ke-Islaman, lingkungan yang menggambarkan kebersihan dan kerapian
serta keindahan, hak dan kewajiban diwarnai oleh suasana hati yang serba ikhlas, syukur, sabar,
tawakkal dan istigamah. Uswah hasanah dari seluruh komponen yang dapat diwujudkan. Sebab
bukankah pendidikan itu sesungguhnya adalah proses keteladanan—uswah hasanah—dan pembiasaan.
Jika kita menghendaki para siswa tekun melakukan ibadah secara berjamaah, maka dalam kaitannya
dengan pembiasaan, maka seharusnya tatkala dari masjid dikumandangkan adzan, seyogyanya para
guru dan siswa segera dan bergegas mengambil air ber-wudhu’ dan menuju masjid untuk shalat
berjamaah.

Hal-hal seperti itu, sepertinya sangat sepele sifatnya, akan tetapi di balik itu sesungguhnya sangat besar
sumbangannya bagi upaya membangun watak atau karakter Islam sebagaimana tujuan utama
dibangunannya lembaga pendidikan Islam ini. Metode ini tidak terutama membidik tujuan-tujuan
langsung aksi-aksi pendidikan, seperti yang melekat pada aspek teknis-praksisnya, tetapi pada the
hidden substance beyond the fact. Artinya, jika shalat berjamaah yang dibiasakan, yang dibidik bukan
kebiasaan shalat berjamaahnya, tetapi kebersamaannya, kerjasama, sharing idea, kemampuan
komunikasi personal daninterpersonal, kebiasaan menepati janiji, disiplin waktu, cairnya ketegangan-
ketegangan sosiopsikologis karena beban kerja yang menumpuk, dan lain-lain. Jika dikaitkan dengan
teori pembelajaran, maka yang dibidik bukan terutamainstructional effect-nya (tujuan-tujuan langsung
pembelajaran), melainkan formal effect atau nurturent effect-nya, yakni efek tidak langsung berupa
pembentukan kepribadian yang baik dan utuh, yang merupakan kompilasi integratif beragai sikap,
minat, perhatian, dan keyakinan-keyakinan dalam diri seseorang. Dan, jika dikaitkan dengan teori
manajemen, membiasakan shalat berjamaah ini menyeimbangkan formalitas dan informalitas
organisasional, sehingga aspek psikososial organisasi dapat terus terpelihara di samping ke mampuan
melaksanakan pekerjaan rutin. Shalat berjamaan ini pun, jika ditinjau dari segi psikologi trapeutik, dapat



merupakan salah satu teknis relaksasi yang tidak saja bermakna mengurangi ketegangan psikologis,
tetapi sekaligus juga menyerahkan diri kepada Tuhan.

Keberagamaan Islam dengan demikian tidak seharusnya difahami secara dangkal, yang hanya
formalitas-teknis, dan seringkali membosankan. Islam lebih daripada koridor-koridor sempit seperti itu,
Islam juga bekerja di wilayah yang lebih dalam, atau terdalam, dari kepribadian manusia. Hal ini juga
mengisyaratkan bahwa Islam sejalan dengan kualitas, sehingga tidak ada alasan jikalembaga pendidikan
yang berlabel Islam tidak berorientasi kepada kualitas. Jika kita berani memasang Islam sebagai identitas
diri maupun lembaga pendidikan kita, maka dengan sendirinya—jika mengikuti logika sederhana seperti
ini—haruslah berkualitas, agar jangan sampai Islam diasosiasikan dengan sesuatu yang rendah seperti
kegagalan, kumuh, terbelakang, jumud, fatalis, miskin, indisipliner, dan semacamnya. Menurut saya,
selama ini kebanyakan umat Islam disibukkan oleh aktivitas-aktivitas keilmuan yang tidak terutama
untuk membuktikan bahwa Islam itu dinamis, kreatif, akomodatif, berwawasan ke depan (prospektif),
berorientasi kepada kualitas dan kemajuan; melainkan sebaliknya, umat Islam sibuk mengkaji Islam yang
berwawasan kerdil, kuno, mundur, terbelakang, dan tidak maju.

Oleh karena itu, tugas lembaga pendidikan Islam adalah mengkaji Islam secara proporsional dan
mengajarkan kepada anak didik bagaimana memahami Islam yang gagah, maju, dan dinamis, sehingga
ke depan, setiap anak didik merasa bangga dengan Islam, bangga dengan jatidirinya sebagai muslim dan
bergabung dengan komunitas Islam yang maju dan berperadaban. Jika dikaitkan dengan integritas yang
dikehendaki oleh sekolah/madrasah terpadu ini, maka keterpaduan itu harus berangkat dari ontologi
keterpaduan Islam, seperti yang tergambar pada konsep tawhid, sehingga pandangan dunia (worldview)
Islam pun menganut keterpaduan dalam pengertian yang seluas-luasnya, bukan sebaliknya memahami
dunia, kehidupan, masyarakat, dan kepribadian manusia secara terpisah-pisah dan terpecah-pecah. Atas
dasar ini, lembaga pendidikan Islam—jikaingin membawakan Islam yang berkakter maju dan dinamis—
maka diperlukan upaya serius dan kerja keras untuk membangun basis ontologis, epistemologis, dan
aksiologisnya tersendiri, sejalan dengan pandangan dunia Islam yang dianutnya. Dalam masyarakat
Islam berkembang dua model pandangan hidup yang saling menjadi program yang jelas dan kemudian
ditindak-lajuti secara serius. Untuk itu diperlukan kesediaan untuk mencoba dan melakukannya setahap
demi setahap, dilakukan dengan penuh kesungguhan, sabar, ikhlas, tabah dan yang tidak kalah
pentingnya adalah kesediaan untuk berkorban. Hampir tidak pernah ada sebuah perjuangan yang
berhasil tanpa menyertakan kerelaan untuk berkorban. Allahu a’lam



