
I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  o f  A r a b i c  L e a r n i n g 
D O I :  10.18860 /ijazarabi. V8i2.30031 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c . i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 880 

 
Vol. 8 No. 2 / June 2025  
 
Copyright © 2024, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

 

Surat At-Tur As A Source Of Qur’anic Guidance  

And Arabic Language Enrichment: A Thematic Educational Study 

 

آنية وتعزيز اللغة العربية: دراسة تربوية موضوعية   سورة الطور كمصدر للهداية القر

 

Walied Ali Mohammad Abdeldayem*1, Al-Mutawalli Ali Al-Shahat Bostan2 

1,2Tafsir and Qur’anic Sciences, Faculty of Islamic Sciences,  
Al-Madinah International University, Malaysia   

walied.abdeldayem@gmail.com*1, elmetwaly.ali@mediu.my2 

 

Abstract 

The Holy Qur’an was revealed as a guide and a beacon for all humanity. Each sura offers 

moral and spiritual direction through reflection and contemplation. This study contributes 

to Arabic language teaching by showing how Surat At-Tur's vocabulary, structure, and 

rhetorical features can enhance learners’ proficiency in classical Arabic. The study 

focuses on the practical lessons of Surat At-Tur, emphasizing its role in guiding belief, 

behavior, worship, and ethics—particularly in response to modern atheistic and anti-

Islamic narratives disguised as progress and civilization. It also highlights the sura’s 

relevance to contemporary issues facing Muslims in Western and non-Muslim societies, 

including the importance of family cohesion and moral resilience. The research identifies 

educational insights that extend beyond religious instruction using inductive, analytical, 

and deductive methods. It presents Surat At-Tur as a source of holistic guidance that 

speaks to personal development and societal well-being. In conclusion, the sura offers 

valuable spiritual formation and language education content. Its enduring relevance lies 

in its ability to address modern challenges while deepening engagement with Qur’anic 

Arabic, making it a beneficial resource for educators, students, and community leaders. 

Keywords: Al-Tur; Thematic Interpretation; Kindness; Parents; Addressing Atheism 

 

  مقدمة 

اليوم ببذل الجهد في تفسير القرآن الكريم   اهتم المسلمون منذ العصر الأول للإسلام وإلى 

بتصنيف  -علم الهدايات  -واستنباط إرشاداته وهدايته، إلا أنه لم يفرد الأئمة المتقدمون هذا العلم 

، فقد علموا مستقل، وإنما استخلصه الصحابة والتابعون بالاستقراء والممارسة وبالتأمل في كلام الله

أنه لفهم مراد الله يجب عدم الوقوف عند الألفاظ والتعمق في المعاني، وعلى هذا كان دأبُ التابعين 

وتابعيهم، حتى جاء عصر التدوين وتوسعت كتب التفاسير بأنماطها واتجاهاتها المختلفة والتي احتوت  

الت مناهج  من  تفرع  ثم  طياتها.  في  منثورة  وهدايات  إرشادات  تفسير على  في  مسلكا  المختلفة  فاسير 

بالتفسير الإشاري،   وهذا المنهج من التفسير يشترك مع علم الهدايات في كونه  القرآن الكريم عُرف 

آيات الله تعالى مستهدفا استنباط فوائد ومعاني قد لا تبدو يبحث و  في  العميق  يهتم أصالة بالنظر 

ارض مع المعنى الظاهر للآية، ومن هذا المنظور، إن  جلية لأول وهلة من ظاهر الآيات، مع كونها لا تتع

mailto:walied.abdeldayem@gmail.com


I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  o f  A r a b i c  L e a r n i n g 
D O I :  10.18860 /ijazarabi. V8i2.30031 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c . i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 881 

 
Vol. 8 No. 2 / June 2025  
 
Copyright © 2024, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

وجدير بالذكر أن التفسير الإشاري   التفسير الإشاري أقرب مناهج التفسير إلى علم الهدايات القرآنية.

الذي يشير إليه الباحث كأصل هام لعلم الهدايات القرآنية، هو التفسير الإشاري المتسق مع ثوابت  

العلماء ضوابط وقواعد للصيانة من تفسيرات أهل الأهواء والبدع،    وأصول الدين والذي وضع له

النص  بظاهر  ارتباط  أي  لها  يكون  لا  قد  والتي  الاستنباطات  في  التكلف  لتجنب  كالباطنية، وكذلك 

 القرآني. يتعرض الباحث لهذه الضوابط في مكانها من هذا البحث. 

تو  من خلال  العربية  اللغة  تعليم  في  البحث  هذا  السورة  يُسهم  لمفردات  يمكن  كيف  ضيح 

مين من اللغة العربية الفصحى. كما يدعم البحث نهج  
ّ
ن المتعل

ّ
وتراكيبها وأسلوبها البلاغي أن تعزز تمك

 التعليم المتكامل الذي يربط بين الكفاءة اللغوية والفهم الثقافي والروحي. 

يَهْدِي، هَدْيًا"، وهي تدل ، في اللغة، الهدايات جمع هداية، من "هَدَى،  الهدايات جمع هداية

. وذكر ابن فارس أن جذر الكلمة يعود  (Al-Jawharī, 1987; Al-Zabīdī, 2010)على الرشاد والدلالة  

.  (Ibn Fāris, 1979)إلى أصلين: أحدهما التقدم للإرشاد، والآخر الهديّة، وهي ما يُهدى إلى ذي مودة  

في الاصطلاح، عُرّفت الهداية بأنها "دلالة بلطف إلى ما يوصل إلى المطلوب"، وقيل أيضًا "سلوك طريق و

قد عرّف بعض الباحثين الهدايات القرآنية بأنها "الدلالة  (Al-Manāwī, 1990) يوصل إلى المطلوب" 

وهو  .  (Ḥamad, n.d., p. 44)بينة لإرشادات القرآن الكريم التي توصل لكل خير وتمنع من كل شر"  الم

تعريف حسن إلا أنه من وجهة نظر الباحث فإن تقيد التعريف بالخير والشر غير ضروري فالقرآن  

طاعة لله، بغض كله يهدي للتي هي أقوم، ثم إن اتباع إرشادات وهدايات القرآن هو أمر مطلوب لذاته  

النظر ما إذا غابت أو ظهرت لنا الحكمة منه، وسواء غاب أو ظهر لنا الخير الذي يوصل إليه والشر 

اتابع  الذي يقي منه، فهما ليسا مقصودان لذاتهما في اتباع هدايات القرآن الكريم، فما يترتب على 

اتباعها، هو أمر ثانوي وليس الهدايات من تحصيل الخير، أو ما يترتب من ورود الشر في حال عدم  

تعريف أو معيار للهدايات. كما أن التعريف السابق لا يُشير إلى أهمية الحث على اتباع هذه الإرشادات  

عْنَى بإرشاد 
ُ
ولا يخفى أن هذا مطلب أساس ي للقرآن الكريم لا يسعنا إغفاله. ودلالات الآيات القرآنية ت

إلى إلى رض ى الله تعالى، مع   الإنسان إلى مراد الله تعالى وتهدف  الذي يوصل  بيان الصراط المستقيم 

الحث على اتباع هذه الإرشادات، ومن هذا المنظور يقترح. الدلالة إلى الإرشادات المستنبطة من آيات  

 القرآن الكريم والمبينة لأوامر ونواهي الله لخلقه مع حثهم على اتباعها ابتغاء رض ى الله. 

 

  منهجية البحث

هذه الدراسة تتناول الهدايات القرآنية من سورة الطور ودورها في تربية الفرد والمجتمع، نّ    

التحليلي الاستقرائي  المنهج  هو  المتبع  الباحث  الطور  ومنهج  سورة  آيات  استقراء  على  يقوم  الذي 

وملاحظة الأمور ذات الصلة بموضوع البحث، لإيجاد نتائج صحيحة عن طريق تحديد موضوعات  



I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  o f  A r a b i c  L e a r n i n g 
D O I :  10.18860 /ijazarabi. V8i2.30031 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c . i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 882 

 
Vol. 8 No. 2 / June 2025  
 
Copyright © 2024, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

. المنهج الاستنباطيوهداي
ً
 دقيقا

ً
الذي يعتمد على الانتقال من الكل إلى الجزء  ات سورة الطور تحديدا

والكلية من سورة  الجزئية  الهدايات  استنباط   من خلال 
ً
جليا ويظهر ذلك  الخاص،  إلى  العام  ومن 

 الطور، والاستفادة منها في ربط هذه الهدايات بواقع المسلمين في المجتمعات المختلفة.

 

 نتائج البحث ومناقشتها

 التعريف بسورة الطور ومفهوم الهدايات في ضوء التفسير الإشاري 

في  التاريخ  عبر  جهودًا ضخمة  الحالي  عصرنا  وإلى  للإسلام  الأولى  القرون  منذ  العلماء  بذل 

تفسير القرآن الكريم والوقوف على هداياته وتعاليمه، لكن جهود العلماء مهما كثرت فهي محدودة 

ى للجهود البشرية أن تحيط بكلام الله فهما أو علما. والقرآن الكريم جاء لي
َّ
كون هدى متناهية، فأن

للبشرية على مر العصور حتى يرث الله الأرض ومن عليها، وما كان هذا شأنه فهو نبع متجدد ومعين لا 

أنه "... فيه نبأ ما قبلكم وخبر ما بعدكم، وحكم ما بينكم. هو   القرآن  في فضائل  ينضب. وقد جاء 

ى في غيره أضله الله،  الفصل ليس بالهزل، هو الذي من تركه من جبار قصمه الله، ومن ابتغى الهد

فهو حبل الله المتين، وهو الذكر الحكيم، وهو الصراط المستقيم، وهو الذي لا تزيغ به الأهواء، ولا  

تلتبس به الألسنة، ولا يشبع منه العلماء، ولا يخلق عن كثرة الرد، ولا تنقض ي عجائبه. وهو الذي لم  

، هو الذي من قال به صدق، ومن حكم به عدل، ينته الجن إذ سمعته أن قالوا: إنا سمعنا قرآنا عجبا

 ,Ad-Dārimī, 2000; Al-Tirmidhī)ومن عمل به أجر، ومن دعا إليه هدى إلى صراط مستقيم ..."  

. ولهذا يرى الباحث أنه لا تستطيع الأمة بل ولا يحق لها أن تكتفي بما تم بحثه وتفسيره، بل (1975

ا الاستمرار على  أحوال  لابد من  وما يطرأ على  العصر  في ضوء مستجدات  وتأمله  القرأن  من  لأخذ 

 الناس وما يتعرضون له في حياتهم اليومية. 

  . (Ibn ʿĀshūr, 1984)سميت هذه السورة عند السلف سورة الطور، دون واو قبل الطور   

عدد آياتها أربعون وسبع آيات في المدنيين والمكي، وأربعون وثمان في البصري، وأربعون وتسع في الكوفي  

والشامي، وهي مكية بلا خلاف، وجميع آياتها نزلت بمكة كما أشار البقاعي إلى ذلك في سياق حديثه 

السور   مقاصد  ه  .(Al-Biqāʿī, 1987)عن  الطور  ترتيب وسورة  في  وخمسون  اثنتان  رقم  السورة  ي 

والسبعون في ترتيب نزول السور، نزلت   والسورة الخامسة  abarānī, 1984, p. 233)Ṭ-(Alالمصحف  

المؤمنين   نوح وقبل سورة  نزلت بعد سورة   .  (Ibn ʿĀshūr, 1984)بعد سورة  وقال عبد الله شحاتة 

 ,Al-Suyūṭī)   لكن يبدو أنه اعتمد على ما أورده السيوطي في الاتقان  (Shaḥātah, 2000)  السجدة  

وأخذ بذلك دروزة في تفسيره الذي رتبه على ترتيب النزول بما صح عنده وحسب اجتهاده في  ،(1995

الواردة الم (Darwazah, 2000)    الآثار  وهذا  حسب .   الكريم  القرآن  سور  جميع  ترتيب  أي  بحث، 

فيه  الواردة  والآثار  فهو محل اجتهاد  بدقة،  يكن يستحيل تحديده  لم  إن  أمر يصعب  هو  النزول، 



I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  o f  A r a b i c  L e a r n i n g 
D O I :  10.18860 /ijazarabi. V8i2.30031 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c . i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 883 

 
Vol. 8 No. 2 / June 2025  
 
Copyright © 2024, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

ليست حصرية وكثير منها غير موثوق فيه وبينها اختلافات، ولهذا قال دروزة: "... إنه ليس في الإمكان  

ة جميعها، كما أنه ليس هناك ترتيب يثبت بكماله على النقد  تعيين ترتيب صحيح لنزول السور القرآني

أو يستند إلى أسانيد قوية ووثيقة. وزيادة على هذا فإن في القول بترتيب السور حسب نزولها شيئا من 

أو  واحدة  مرة  تنزل  لم  فصولها  أن  مضامينها  من  يبدو  ومدنية  مكية  عديدة  سور  فهناك  التجوّز. 

ولها أولا ثم نزلت بعض فصول سور أخرى، ثم نزلت بقية فصولها في متلاحقة، بل نزلت بعض فص 

أو  فيه  متأخرة  سور  فصول  بعد  نزلت  قد  الترتيب  في  متقدمة  سور  فصول  بعض  وأن  فترات، 

 .(Darwazah, 2000) بالعكس..." 

بحث بالكلية، بل تحديد ترتيب النزول لما جاء فيه نص صريح  إلا أنه لا يعني ذلك طرح هذا الم

وصحيح له أهمية كبيرة في تحديد الناسخ والمنسوخ، كما أنه قد يكون له فوائد ونكات أخرى فيما  

يخص أسباب النزول وغير ذلك، ولهذا قال دروزة بعد قوله السابق بقليل: "... ومع ذلك فإن هذا لا 

تندة إلى روايات قديمة أو المنسوبة إلى أعلام الصحابة والتابعين غير صحيحة  يعني أن الترتيبات المس

 . (Darwazah, 2000)كلها، أو أنها لا يصحّ التعويل عليها..." 

 

 مناسبة سورة الطور لما بعدها وما قبلها من السور 

سورة الطور تأتي بعد سورة الذاريات وقبل سورة النجم في ترتيب المصحف. ووجه مجيئها  

ي المطلع والمقطع، فإن في مطلع كل منهما صفة حال المتقين في قوله بعد سورة الذاريات تشابههما ف

تٖ وَعُيُونٍ ﴾
قِينَ فِي جَنََّّٰ تَّ

ُ م
[، وفي مقطع كل منهما صفة حال الكفار في 17، الطور: 15]الذاريات:   ﴿إِنَّ ٱلم

ذِي  قوله تعالى  
َّ
مِهِمُ ٱل  مِن يَوم

ْ
فَرُوا

َ
ذِينَ ك

َّ
ل ِ
ّ
لٞ ل وَيم

َ
نِي  [، وفي الطور  60]الذاريات:    يُوعَدُونَ﴾﴿ف

م
 يُغ

َ
مَ لا ﴿يَوم

 هُمم يُنصَرُونَ ﴾
َ

ا وَلا
ٔٗ 
ـ يم
َ
دُهُمم ش يم

َ
هُمم ك إذ في آخر    ،ظاهرةالذاريات  ومناسبتها لآخر سورة    [.46]الطور:    عَنم

 يَ :  الذاريات
َ

لا
َ
بِهِمم ف

َّٰ
حَ صم

َ
نُوبِ أ

َ
لَ ذ

م
ث ا مِّ

نُوبٗٔ
َ
 ذ

ْ
مُوا

َ
ل
َ
ذِينَ ظ

َّ
إِنَّ لِل

َ
ونِ﴾﴿ف

ُ
جِل تَعم وفي بداية [،  59]الذاريات:  سم

قِعٞ﴾سورة الطور:   وََّٰ
َ
كَ ل ابَ رَبِّ

َ
،  ī, 1995)ṭSuyū-Andalusī & Yūsuf, 2000; Al-(Al  [  7]الطور:  ﴿إِنَّ عَذ

فيلاحظ أن سورة الذاريات انتهت بالكلام على يوم القيامة وبدأت سورة الطور بالقسم على تحقق  

كما يلاحظ الارتباط الوثيق بين سورة الذاريات وسورة الطور في عدة   .  (Ibn ʿAjībah, 2002)وقوعه  

محاور مشتركة بينهما، مع تنوع الأسلوب، ففي ابتداء كل من السورتين وصف حال المتقين وفي نهاية 

سَم بآية من آيات الله تعالى الكون
َ
ية، وفي كل منهما أمر للنبي  كل منهما وعيدا للكافرين، وفي بدايتهما ق

   .Marāghī, 1946)-(Alبالتذكير والإعراض عما يقول المكذبون  صلى الله عليه وسلم

أن  الطور   سورةومناسبة   النجم(  سورة  )أي  بعدها  تعالى:    لما  بقوله  تمت 
ُ
خ الطور  سورة 

كَ حِينَ  دِ رَبِّ
حم بِحَمم  وَسَبِّ

ۖ
يُنِنَا عم

َ
كَ بِأ إِنَّ

َ
كَ ف مِ رَبِّ

م
بِرم لِحُك قُومُ )﴿وَٱصم

َ
جُومِ  4٨ت رَ ٱلنُّ بََّٰ هُ وَإِدم حم سَبِّ

َ
لِ ف يم

َّ
( وَمِنَ ٱل

﴾وبدأت سورة النجم بقوله تعالى  [،49 ،4٨ الطور:] (﴾ 49) ا هَوَىَّٰ
َ
مِ إِذ جم وهو من ، [1 النجم:] ﴿وَٱلنَّ



I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  o f  A r a b i c  L e a r n i n g 
D O I :  10.18860 /ijazarabi. V8i2.30031 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c . i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 884 

 
Vol. 8 No. 2 / June 2025  
 
Copyright © 2024, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

تسبيحه   ذلك  من  كان  "ولما  قال:  حيث  البقاعي  ذلك  إلى  الظر  لفت  كما  والتناسق  التوافق  جميل 

تفهم  بعبارة  فعبر  تلك  آخر  في  مما  أعم  بالنجم على وجه  أول هذه  أقسم  النجوم  إدبار  في  بالحمد 

نظير   عروجه وصعوده لأنه لا يغيب في الأفق الغربي واحد من السيارة إلا وطلع من الأفق الشرقي في

الزاكية، مع ما فيه من عجيب الصنع  العالية، والأذكار  العبارة  لما يكون عند ذلك من تلك  له منها 

  .Biqāʿī, n.d.)-(Alالدال على وحدانية مبدعه ..."  

 

 التفسير الإشاري والفرق بينه وبين تفسير الباطنية 

بالتفسير الإشاري للقرآن، وفي هذا  سبق الإشارة في خلفية البحث إلى علاقة علم الهدايات  

المبحث يتعرض الباحث إلى تعريف التفسير الإشاري المرغوب فيه والفرق بينه وبين التفسير الباطني  

الشيعة  فرقة  اتخذته  الذي  الباطنية  وتفسير  الإشاري  التفسير  بين  التفرقة  أولا  يجب  الممنوع. 

وأباطيلهم بين مريديهم، وهو تفسير غامض لا   الباطنية الإسماعلية غطاءً لتمرير فساد اعتقادهم

يعتبر ظاهر الآيات، بل ينفيها ويدعي أصحابه أن تفسيرهم الباطني هو مراد الله لا غير، ويقصدون  

القرآن وقف هواهم وما   الباب ليفسروا  القرآني من معناه لفتح  اللفظ  الشريعة وتفريغ  بذلك نفي 

ا التفسير  أما  المزعوم.  لإمامهم  عليه، يتراءى  ويحض  بل  ويقره،  أصالة  الآية  ظاهر  فيعتبر  لإشاري 

 ويقول أصحابه أن التفسير الظاهر للآية لابد منه أولا.

أن   من  المحققين  بعض  إليه  يذهب  ما  وأما   ..." الله  رحمه  التفتازاني  السعد  قال  ولهذا 

على   تنكشف  دقائق  إلى  خفية  إشارات  ففيها  ذلك  ومع  ظواهرها،  على  محمولة  أرباب  النصوص 

العرفان"  الإيمان ومحض  كمال  فهو من  المرادة،  الظواهر  وبين  بينها  التطبيق  يمكن  -Al) السلوك 

Taftāzānī, 1987)،    فنجد أن السعد رحمه الله يوضح أن التفسير الإشاري وإن كان به معنى باطن إلا

فق بين التفسير الظاهري للآية والتفسير الإشاري أنه يعتبر المعنى الظاهر ولا ينافيه، ويكون هناك توا

لها. ويبدو أن الدكتور الذهبي رحمه الله قد تبنى هذا الكلام عند تعريفه التفسير الإشاري حيث قال  

إنه "تأويل آيات القرآن الكريم على خلاف ما يظهر منها بمقتض ى إشارات خفية تظهر لأرباب السلوك، 

ا التطبيق بينها وبين  المرادة"  ويمكن  التفسير الإشاري    .habī, 2000)Dha-(Al  لظاهر  أن  والفيصل 

ليس من قبيل التفسير، بل هو معان ومواجد يجدها المشتغل بهذا النوع من التفسير عند التلاوة  

والتأمل في الآيات. والثقة منهم إذا قال شيئا من هذا لا يذكره على سبيل التفسير ولا يذهب به مذهب 

لك كانوا قد سلكوا مسلك الباطنية الممنوع، ولهذا قال ابن الصلاح شرح اللفظ القرآني، إذ لو كان كذ

عن تصنيف عبد الرحمن السلمي في التفسير الإشاري أنه إذا اعتقد أن ذلك تفسيرا فقد كفر، وقد  

عاب رحمه الله على هذا النوع من التفسير التساهل الذي اتسم به بعض التفاسير الإشارية لما فيها 

 .  ḥalāṢ-(Ibn Al(1987 , تباس من الإيهام والال



I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  o f  A r a b i c  L e a r n i n g 
D O I :  10.18860 /ijazarabi. V8i2.30031 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c . i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 885 

 
Vol. 8 No. 2 / June 2025  
 
Copyright © 2024, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

يعرف مصطلحات   لم  ومن  العوام  تعرض  من  قد حذر  رحمه الله  الشاطبي  أن  نجد  ولهذا 

اري لما قد يترتب عليه من اللبس والإيهام، أصحاب هذا النوع من التفاسير من قراءة التفسير الإش

لمن لم يعرف مقاصد القوم؛ فإن الناس في أمثال هذه الأشياء بين قائلين: قدم  مزلة  "... وهو  فقال:  

منهم من يصدق به ويأخذه على ظاهره، ويعتقد أن ذلك هو مراد الله تعالى من كتابه، وإذا عارضه ما 

ه؛ فربما كذب به أو أشكل عليه، ومنهم من يكذب به على الإطلاق، ينقل في كتب التفسير على خلاف

ويرى أنه تقول وبهتان، مثل ما تقدم من تفسير الباطنية ومن حذا حذوهم، وكلا الطريقين فيه ميل 

عن الإنصاف، ولا بد قبل الخوض في رفع الإشكال من تقدم أصل مسلم، يتبين به ما جاء من هذا 

   .ibī, 1997)ṭShā-(Alالقبيل" 

 

 المقبول شروط التفسير الإشاري 

جدير بالذكر أن التفسير الإشاري المعتبر لاستخلاص واستنباط الهدايات القرآنية لابد أن  

مع ثوابت وأصول الدين، ولذا وضع له العلماء ضوابط وقواعد للصيانة من تفسيرات يكون متسقا  

يكو  لا  قد  والتي  الاستنباطات  في  التكلف  لتجنب  كالباطنية، وكذلك  والبدع،  الأهواء  أي أهل  لها  ن 

 ارتباط بظاهر النص القرآني. يلخص الباحث هذه القواعد فيما يلي: 

أن لا يخالف مقتض ى الظاهر المقرر فى لسان العرب بحيث يجرى على المقاصد العربية، لأن القاعدة 

  
ً
، ولهذا فإنه لو كان له فهم لا يقتضيه كلام العرب وجب ألا يكون عربيا

ً
الأساسية أن القرآن عربيا

لٌ على الله، ويأثم قائله لقوله فى كتاب الله بإطلا  قَوُّ
َ
مٌ وت

ُّ
حَك

َ
ق، وهذا باطل. فإهمال اللفظ الظاهر ت

 . (Al-Shāṭibī, 1997)بغير علم 

 في محل آخر يشهد لصحته، لأنه إن لم يكن له شاهد فى محل  .1
ً
 أو ظاهرا

ً
أن يكون له شاهد نصا

الدليل غير مقبولة  دة عن  القرآن، والدعوى المجرَّ عى على  تُدَّ التى  الدعاوى  آخر صار من جملة 

 . (Al-Shāṭibī, 1997)باتفاق العلماء 

-Al)ألا يدعي صاحبه أنه المراد وحده دون الظاهر، وإلا كان تفسيرا باطنيا مرفوضا كما تقدم   .2

hī, 1957)Zarkas.   

 . (Al-Suyūṭī, 1995)ألا يكون له معارض من الشرع أو العقل   .3

 . (Al-Bayqūnī, 2004)أن يكون موافقا للنظم القرآني والرسم العثماني  .4

  .ī, 1995)ṭSuyū-(Alلا يكون تأويلا بعيدا متكلفا أ .5

يجري  فإنه  وقواعد،  شروط  من  الإشاري  التفسير  على  يجري  ما  أنه  يرى  الباحث  فإن  ومما سبق 

 بالتبعية على علم الهدايات وما يستنبط منه.

 



I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  o f  A r a b i c  L e a r n i n g 
D O I :  10.18860 /ijazarabi. V8i2.30031 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c . i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 886 

 
Vol. 8 No. 2 / June 2025  
 
Copyright © 2024, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

 خصوصيات بشأن الهدايات القرآنية العقائدية في الغرب 

لمكذبين بوجود الله يمتاز بمناسبته لمواجه ما قد  أسلوب الخطاب في سورة الطور الموجه ل

يتعرض له المسلمين في بلاد الغرب من تشكيك في عقيدتهم، فهو يستدل على وجود الله بأدلة عقلية 

لِقُونَ ) لا يجحدها إلا مكابر. ونجد هذا واضحا في قوله تعالى:  
ََّٰ
خ
م
مم هُمُ ٱل

َ
ءٍ أ يم

َ
رِ ش  يم

َ
 مِنم غ

ْ
لِقُوا

ُ
مم خ

َ
( 35﴿أ

مم  
َ
 يُوقِنُونَ)أ

َّ
ضََۚ بَل لا رم

َ م
تِ وَٱلأ وََّٰ مََّٰ  ٱلسَّ

ْ
قُوا

َ
ل
َ
لق هؤلاء المشركون من 36-35]الطور:    (﴾36خ

ُ
[، أي هل خ

ن أن   غير خالق لهم وموجد؟! أم هم الخالقون لأنفسهم؟! وكلا الأمرين باطل ومستحيل. وبهذا يتعيَّ

تعالى:   قوله  في  الذي خلقهم.  وكذلك  هو    الله سبحانه 
ْ
وا

ُ
يَقُول ا 

ٔٗ
سَاقِط ءِ 

ٓ
مَا ٱلسَّ نَ  مِّ ا 

فٗٔ كِسم  
ْ
ا يَرَوم ﴿وَإِن 

ومٞ﴾  سَحَابٞ مَّ 
ُ
ك [. ففي هذه الآية "تصوير بهتانهم ومكابرتهم الدالة على أنهم أهل البهتان 44]الطور:  رم

فلو رأوا كسفا ساقطا من السماء وقيل لهم: هذا كسف نازل كابروا وقالوا هو سحاب مركوم". فلا 

جاءتك البيانات.    تكون أيها العبد المؤمن مثل هؤلاء في المكابرة والعناد وبطر الحق وعدم الإذعان إذا 

 .  (Al-Suyūṭī, 1995)فهم إنما "يقولون ذلك عنادا مع تحققهم أنه ليس سحابا"  

 

 مخاطبة العقل في سورة الطور  

ونَ﴾ ]الطور:  إن في قوله تعالى:  
ُ
اغ

َ
مٞ ط وم

َ
مم هُمم ق

َ
 أ
َۚٓ
ا
َ
ذ مُهُم بِهََّٰ

ََّٰ
ل حم

َ
مُرُهُمم أ

م
أ
َ
مم ت

َ
إشارة إلى أن    [32﴿أ

"كل ما لا يكون على وفق العقل، لا ينبغي أن يقال، وإنما ينبغي أن يقال ما يجب قوله عقلا ... فالأحلام  

جمع حلم وهو العقل وهما من باب واحد من حيث المعنى، لأن العقل يضبط المرء فيكون كالبعير  

ي سورة الطور ترتيب يتعامل ويسوق العلي الكريم ف . (Al-Rāzī, 1999) المعقول لا يتحرك من مكانه"

مع عقل الإنسان وما به من فطرة في تقبل النظر والاستدلال العقلي والتناسق الفكري، حيث قال  

قائل من  لِقُونَ  عز 
ََّٰ
خ
م
ٱل هُمُ  مم 

َ
أ ءٍ  يم

َ
ش  رِ  يم

َ
غ مِنم   

ْ
لِقُوا

ُ
خ مم 

َ
   35﴿أ

َّ
لا بَل  ضََۚ  رم

َ م
وَٱلأ تِ  وََّٰ مََّٰ ٱلسَّ  

ْ
قُوا

َ
ل
َ
خ مم 

َ
أ

 [.36-35: ﴾ ]الطور 36يُوقِنُونَ 

وهذا التناسق يعلم الإنسان التفكير العلمي المبني على المقدمات والنتائج. وينعكس ذلك على  

معاملة المخلوقات الأخرى. فالتعامل مع بني البشر علي هذا الأساس يبني سياجا من الطمأنينة والثقة 

المبرر، ذلك المنهج الذي لا يحترم في صحة التعاملات المختلفة. ويقابل ذلك التعسف والتشدد غير  

فطرة الإنسان ويشجع على تجميد العقل، وهو أمر للأسف موجودة بطريقة ملحوظة في فئات معينة 

ببلاد المسلمين. ويستغل أعداء الدين والمأجورين هذا الاتجاه في تنحية وتهميش العقل كزريعة للصق  

 الإسلام بالتخلف والرجعية والكراهية.

ث أن الآيات في أهمية إعمال العقل وأنه هو المخاطب كثيرة في القرآن، ومنها: ﴿إِنَّ  ويرى الباح

رِ بِمَا يَنفَ  بَحم
م
رِي فِي ٱل جم

َ
تِي ت

َّ
كِ ٱل

م
فُل

م
هَارِ وَٱل لِ وَٱلنَّ يم

َّ
فِ ٱل

ََّٰ
تِل

م
ضِ وَٱخ رم

َ م
تِ وَٱلأ وََّٰ مََّٰ قِ ٱلسَّ

م
ل
َ
نزَلَ فِي خ

َ
 أ
ٓ
اسَ وَمَا عُ ٱلنَّ

ءِ 
ٓ
مَا ُ مِنَ ٱلسَّ

َّ
حَابِ    ٱللَّ حِ وَٱلسَّ يََّٰ رِيفِ ٱلرِّ صم

َ
ةٖ وَت بَّ

ٓ
لِّ دَا

ُ
 فِيهَا مِن ك

َّ
تِهَا وَبَث دَ مَوم ضَ بَعم رم

َ م
يَا بِهِ ٱلأ حم

َ
أ
َ
ءٖ ف

ٓ
ا مِن مَّ



I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  o f  A r a b i c  L e a r n i n g 
D O I :  10.18860 /ijazarabi. V8i2.30031 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c . i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 887 

 
Vol. 8 No. 2 / June 2025  
 
Copyright © 2024, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

ونَ﴾ ]البقرة: 
ُ
قِل مٖ يَعم قَوم ِ

ّ
تٖ ل يََّٰ

ٓ َ
ضِ لأ رم

َ م
ءِ وَٱلأ

ٓ
مَا نَ ٱلسَّ رِ بَيم سَخَّ

ُ م
[، على سبيل المثال لا الحصر. بل قد 164ٱلم

 على عباده الذين ينظرون فيما حولهم ويتدبرون آيات الله في الكون وما ساقه لهم من أمثال أثنى الله 

لِمُ  عََّٰ
م
 ٱل

َّ
 إِلا

ٓ
هَا

ُ
قِل اسِۖ وَمَا يَعم رِبُهَا لِلنَّ ضم

َ
لُ ن

ََّٰ
ث مم
َ م
كَ ٱلأ

م
ونَ  ليدبروا وليعملوا فيه عقولهم، حيث قال تعالى ﴿وَتِل

]العنكبوت:   ابن عا[.  43﴾  الجملة بجملة وما  وقد قال في ذلك  أتبعت هذه  "ولهذا  شور رحمه الله: 

يعقلها إلا العالمون. والعقل هنا بمعنى الفهم، أي لا يفهم مغزاها إلا الذين كملت عقولهم فكانوا علماء 

بالذين   بالك  فما  العقول،  جهلاء  بها  ينتفعوا  لم  الذين  بأن  تعريض  هذا  وفي  الأحلام.  سفهاء  غير 

 . (Ibn ʿĀshūr, 1984)دلالتها باتخاذها هزؤا وسخرية" اعتاضوا عن التدبر في  

 

 سفسطة المغالطين والملحدين وأصل شبههم  

السفسطائين  المغالطات على طريقة  تطبيق  هو  العصر  هذا  في  الملحدون  به  يقوم  ما  أهم 

صياغة  أعادوا  الذين  الحداثة  بعد  وما  المعاصرين  الفلسفة  أعلام  ببعض  متأثر  فالغرب  القدماء. 

بصور  القدماء  الملحدون  مضمون  سفسطة  بدون  ومشاعرهم  الناس  قلوب  لاستمالة  عصرية  ة 

حقيقي، وأهم ما يعتمد عليه هؤلاء هو تنحية العقل كسبيل إلى الإدراك والمعرفة وحصر العلم في 

وأهم العناصر التي ترجع إليها مغالطات الملحدين ومثيرو الشبهات   الماديات والعلوم التجريبية فقط.

 : dānī, 2004)May-(Alضد الإسلام هي 

التضليل من خلال تعميم أمر خاص أو تخصيص أمر عام، كتعميم أن الدين ضد العلم بنائا  .1

على ما هو معلوم من معارك في الماض ي بين الديانة المسيخية والعلم وإدخال الإسلام في الحكم 

 على أنه دين من الأديان.

التلاعب في معاني النصوص لتغير الحقائق إضافة ما ليس في الدين إليه أو حذف شروط وقيود أو   .2

 والحكم عليها. 

استقطاع نصوص خارج سياقها وقطعها عن سوابقها ولوحقها بطرقة تفسد المعنى، ثم الحكم  .3

 على هذا المعنى الفاسد المصطنع

 طرح أفكار باطلة مختلقة من أساسها أو نسبة أقوال ونصوص إلى غير قائليها للتضليل  .4

إجتهادات ضعيف .5 أنها تصيد  تجاهل  مع  الإسلام  هي حقيقة  أنها  على  وتقديمها  العلماء  لبعض  ة 

 محض إجتهاد معرض للخطأ وأن جمهور العلماء قد ردوا هذه الإجتهادات وبينوا ما فيها من أخطاء.

أنها  .6 على  وتقديمها  الإسلام  إلى  تنتسب  التي  الفرق  بعض  عند  موجودة  شاذة  مفاهيم  التقاط 

 عند المسلمين، والإسلام منها برئ.  مفاهيم إسلامية مسلم بها

 كتمان وتجاهل أفوال صحيحة وعدم التعرض لها إذا كانت لا تخدم توجه المغرضين وأجنداتهم .7



I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  o f  A r a b i c  L e a r n i n g 
D O I :  10.18860 /ijazarabi. V8i2.30031 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c . i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 888 

 
Vol. 8 No. 2 / June 2025  
 
Copyright © 2024, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

التشويش والتشغيب عن طريق الإيهام أن التقدم العلمي مبني على الإلحاد، أو تحويل النظر عن  .٨

 دائة المسألة الأساسية محل النزاع إلى أمور جانبية

ل أفكار أو شعارات متداولة بين الناس والتي ليس لها أصل ديني بل قد تكون من التقاليد استغلا .9

 أو الأمور السياسية أو غير ذلك وإطلاقها على أساس أنها أمور إسلامية. 

 التلاعب بالألفاظ وتزييف الحقائق بغية إثبات أمور مذمومة على الدين .10

 

 التعامل مع الاتجاهات الفلسفية في الغرب 

العقل   مخاطبة  من  المبحث  هذا  في  إليها  الإشارة  السابق  الطور  آيات سورة  في  ما  يخفي  لا 

والإشارة أنه المنوط بالإدراك فيما لا يمكن للحواس من الوصول إليه، ويظهر ذلك جليا في تفسير 

 ;Abū Al-Suʿūd, n.d.; Al-Māturīdī, 2005; Al-Nasafī, 1998)كثير من علماء التفسير لهذه الآيات 

Al-Rāzī, 1999; Ibn ʿĀshūr, 1984) والعناية بالعقل كقوة من قوى النفس للإدراك هو أمر مركزي .

العقل  الغربيين محاولين إهمال  الفلاسفة  من  لمناوشات عديدة  المبدأ  الإسلام. وقد تعرض هذا  في 

وعدم الاعتداد به في إجابة الأسئلة الكبرى، لا سيما إثبات وجود الإله الفاعل المختار من عدمه. وهذا  

 يد، ولكن تم إعادة بث الفلسفات الإلحادية القديمة تحت مسميات عدة.الأمر ليس جد

لتبربر   والمنطق  العقل  قيود  كسر  تحاول  سفسطة  هي  الفلسفات  هذه  عامة  أن  ويلاحظ 

الإلحاد وتغطيتها بمظهر التقدم والتطور وأن التدين تخلف ورجعية. وقد تأثر الغرب تأثرا كبيرا بهذه 

 ع هذا الوضع أمر حتمي على الأمة الإسلامية.الفلسفات، وأصبح التعامل م

 والتعامل مع هذه التحديات لابد أن يشمل مجموعة من المحاور:

إدراك أهمية مخاطبة العقل السليم واستخدام الحجج القرآنية في اثبات وجود الله، فقد أدرك  .1

الملحدون بلا مجال للشك وبعد قرون طوال من الجدل أن التفكير العقلي المنطقي يلزمهم بوجود 

فيها،  وشككوا  وغيرها،  السببية  قوانين  من  والمنطق  العقل  قوانين  على  الثورة  فأعلنوا    الإله، 

وأعادوا تغليف الفلسفات السفسطائية القديمة بغلاف عصري وأسماء براقة، ولا يخفى ما في 

وأنه ضد  المنهج  أن يظهر عوار هذا  الناس  ولهذا يجب على من يخاطب عموم  تهافت  من  هذا 

 الفطرة وتأباه النفس، وإنما هو تعامى عن الحق وتسويغ ذلك التعامي لا أكثر. 

الغر  .2 بالفلسفة  السفسطة  الإلمام  هذه  أمام  دفاع  وعمل خط  تشغيباتها  على  للرد  المعارضة  بية 

داخليا، لاسيما وأن المجتمعات الإسلامية تحاول تقليد الغرب في كل ش يء، وإن عاجلا او آجلا 

طبقات   أوساط  في  وبالأخص  مجتمعاتها  في  الفلسفية  والتشغيبات  الشبهات  هذه  ستنتشر 

 المتعلمين والشباب 



I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  o f  A r a b i c  L e a r n i n g 
D O I :  10.18860 /ijazarabi. V8i2.30031 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c . i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 889 

 
Vol. 8 No. 2 / June 2025  
 
Copyright © 2024, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

ب ديني في بلاد الغرب لابد أن يبدأ من دحض هذه الفلسفات وبيان هشاشة إدراك أن أي خطا .3

مبادئها، فلو طبقت هذه المبادئ في حياتنا اليومية لفسدت الأرض، لأنها تؤدي إلى نسبية الشر 

والخير بل ونسبية كل ش يء، وأنه لا حقيقة لاي ش يء، فمن طبق هذا في حياته ضاع وأضاع من 

 يعول. 

القرآ .4 خطاب  والإقناع فهم  القلوب،  في  بالتأثير  يمتاز  فهو  أخرى،  أدلة  عن  ومزاياه  الكريم  ن 

للعقول، والجمع بين كون حججه برهانية منطقية وخطابية مؤثرة، وجدلية ملزمة. وهي مع ذلك 

 تمتاز بالسهولة والوضوح وقلة المقدمات.

تضمن .5 وأنها  والمعاند،  للجاحد  ملزمة  والشبه،  للشكوك  قاطعة  الفرآن  كل حجج  ت دفع شبهات 

 الجاحدين، والرد على الفرق الضالة في كل زمان ومكان.

إرادة  .6 ذرة  قلبه  في  كان  لمن  نذير  لهو  والإلحاد  الكفر  مغبة  من  القرآن  في  الشديد  التحذير  إن 

للوصول إلى الحق، فمن كان هذا حاله عندما يسمع ما في القرآن من وعيد، فهذا يحرك في نفسه 

 لفضول والتأكد من هذه الدعوى. على الأقل الشعور با

 

 الهدايات القرآنية الأخلاقية في سورة الطور 

رجنه   نفحات  من  وجعله  الآخرة،  في  إليه  أشار  أن الله سبحانه  الأسري  الترابط  أهمية  من 

تُهُم  وفضله ألا يفرق بين الآباء وأبنائهم بشرط الإيمان، فقال عز وجل:   رِّيَّ
ُ
هُمم ذ بَعَتم  وَٱتَّ

ْ
ذِينَ ءَامَنُوا

َّ
﴿وَٱل

سَبَ رَ 
َ
 ِۭٕ بِمَا ك

رِي لُّ ٱمم
ُ
ءَٖۚ ك يم

َ
ن ش   عَمَلِهِم مِّ

نم هُم مِّ
َّٰ
نَ تم
َ
ل
َ
 أ
ٓ
تَهُمم وَمَا رِّيَّ

ُ
نَا بِهِمم ذ حَقم

م
ل
َ
نٍ أ أي [.  21هِينٞ﴾ ]الطور:  بِإِيمََّٰ

فيدخلهم  كان يحب في الدنيا أن يجتمعوا إليه  أن الله تعالى يجمع لعبده المؤمن من ذريته في الجنة كما

شيئا   أعمالهم  من  الآباء  ينقص  أن  غير  من  بعمله  بدرجته  ويلحقهم  بفضله   ,Al-Khāzin)الجنة 

وسبب إلحاق ذرياتهم بهم في نعيم الجنة هو إيمانهم وكون الذريات آمنوا بسبب إيمان آبائهم  . (1995

ؤمنون الذين لهم ذريات مؤمنون ألحقنا بهم  لأن الآباء المؤمنين يلقنون أبناءهم الإيمان. والمعنى: والم

هَا  ذرياتهم. وقد قال تعالى:  يم
َ
 عَل

ُ
حِجَارَة

م
اسُ وَٱل ودُهَا ٱلنَّ

ُ
ا وَق ارٗٔ

َ
مم ن

ُ
لِيك هم

َ
مم وَأ

ُ
نفُسَك

َ
 أ
ْ
وٓا

ُ
 ق
ْ
ذِينَ ءَامَنُوا

َّ
هَا ٱل يُّ

َ
أ
﴿يََّٰٓ

مَرَهُمم وَيَ 
َ
 أ
ٓ
َ مَا

َّ
صُونَ ٱللَّ  يَعم

َّ
 شِدَادٞ لا

ٞ
ظ

َ
 غِلا

ٌ
ة
َ
ئِك

ََّٰٓ
مَرُونَ﴾ ]التحريم: مَل ونَ مَا يُؤم

ُ
عَل ، وهل يستطيع أحد [6فم

أن يقي النار غيره إلا بالإرشاد. ولعل ما في الآية من إلحاق ذرياتهم من شفاعة المؤمن الصالح لأهله 

 . (Ibn ʿĀshūr, 1984)وذريته 

 

 

 : (Al-Māturīdī, 2005)ونقل الماتريدي رحمه الله أوجه فيها، هي 



I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  o f  A r a b i c  L e a r n i n g 
D O I :  10.18860 /ijazarabi. V8i2.30031 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c . i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 890 

 
Vol. 8 No. 2 / June 2025  
 
Copyright © 2024, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

يلحق الأولاد بإيمانهم وأعمالهم درجات الآباء والأمهات، ولو قصرت أعمال الذرية عن أعمال الآباء  .1

تكون   إنما  الدرجات  فإنهم والأمهات لأن  آباءهم،  مبلغ  الأعمال  في  يبلغوا  لم  وإن  فهم  بالأعمال، 

 يلحقون بهم في الدرجات. 

إن الذرية تلقنوا الإيمان من آبائهم وأمهاتهم، وأخذوه منهم، ولم يبحثوا عن حجته وبرهانه حتى  .2

 يكون أخذهم وقبولهم عن البحث عن الحجة والبرهان، فهم وإن كانوا مقلدين آباءهم في الإيمان، 

بالتقليد  الإيمان  من  أفضل  الحجة  عن  الإيمان  كان  وإن  بآبائهم  يلحقون  فإنهم  منهم  متلقنين 

 والتلقين.

إن الذرية وإن لم يبلغوا مبلغا يكون منهم الإيمان، فإنهم يلحقون بآبائهم وأمهاتهم في إيمانهم، وإن  .3

  لم يكن منهم الإيمان ولم يأتوا به.

الأولاد بدرجات الآباء إذ شاركوهم في الإيمان، وإن قصرت   وقال ابن عجيبة رحمة الله: "تلحق

أعمال الذرية عن أعمال الآباء، وكذلك الآباء تلحق بدرجة الأبناء لتقر بذلك أعينهم، فيلحق بعضهم 

ببعض، إذا اجتمعوا في الإيمان من غير أن ينقص أجر من هو أحسن عملا شيئا، بزيادته في درجة 

 . (Ibn ʿAjībah, 2002)  بلغ من الذرية، أو لم يبلغ، إذا كان الآباء مؤمنين" الأنقص، ولا فرق بين من 

 سأل عن أبويْهِ وزوجتِهِ وولدِهِ 
َ
وعن عبد الله بن عباس رض ي الله عنهما "إذا دخل الرجلُ الجنة

 ابنُ عباسٍ 
َ
حاقِهِم وقرأ

ْ
هُم فيُؤْمَرُ بإل

َ
تُ لي ول

ْ
كَ فيقولُ يا ربِّ قدْ عَمِل

َ
وا دَرَجَتَكَ وعَمَل

ُ
غ
ُ
 فيُقالُ إنّهُمْ لم يبْل

رِّ 
ُ
بَعَتْهُمْ ذ ذينَ آمَنُوا واتَّ

َّ
"،  وال

َ
تُهُمْ بِإيمانٍ الآيَة وقد ضعّفه الهيثمي بقوله: "فيه محمد بن عبد الرحمن يَّ

 . (.Al-Hayṯamī, 1993; Al-Ṭabarānī, n.d) بن غزوان، وهو ضعيف

وقد اختلف العلماء في المقصود بالذرية على ثلاثة أقوال، هل هم الكبار أم الصغار أم الكبار  

لمقصود هم الصغار واستدل على صحة ذلك بأن "البالغين والصغار. واختار ابن القيم رحمه الله أن ا

لهم حكم أنفسهم في الثواب والعقاب، فإنهم مستقلون بأنفسهم، ليسوا تابعين للآباء في ش يء من  

أحكام الدنيا، ولا أحكام الثواب والعقاب، لاستقلالهم بأنفسهم. ولو كان المراد بالذرية البالغين لكان  

كلهم في درجة آبائهم، ولكان أولاد التابعين البالغون كلهم في درجة آبائهم،   أولاد الصحابة البالغون 

–Ibn al-Qayyim, 1996, pp. 393)وهلم جرا إلى يوم القيامة. فيكون الآخرون في درجة السابقين"  

والإشكال الذي طرحه ابن القيم رحمه الله على أساس أنه إذا كان المقصود أن كل من آمن  .(394

ودخل الجنة يلحق بآبائه ينتج عن ذلك أن كل من أهل الجنة يكونون في نفس الدرجة، فلا تفضيل، 

في   والسابقين  المتأخرين  استواء  يلزم  لئلا  أظهر،  بالصغار  هاهنا  الذرية  "واختصاص  قال:  فقد 

 رجات. ولا يلزم مثل هذا في الصغار، فإن أطفال كل رجل وذريته معه في درجته".  الد



I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  o f  A r a b i c  L e a r n i n g 
D O I :  10.18860 /ijazarabi. V8i2.30031 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c . i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 891 

 
Vol. 8 No. 2 / June 2025  
 
Copyright © 2024, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

ولم يجد الباحث من تطرق لهذه الجزئية صراحة، ولكن أكثر المفسرين على أن المقصود هم  

الجنة  أن  مع  ذلك  يتفق  لم يوضحوا كيف  لكن  السلف،  قول  هذا هو عامة  بل  والصغار،  الكبار 

 نبياء أعلى من درجات غيريهم، وهلم جرا.درجات وقطعا درجات الأ 

فقد قال الواحدي رحمه الله: "اختلفوا في أن هذا الإيمان من المؤمنين الذين ذكروا ... فقال 

قتادة: بإيمان من الذرية، والمعنى: واتبعتهم ذريتهم في الإيمان؛ لأن الذرية إذا لم تتبع الأصل بالإيمان  

المراد بالذرية الكبار، ويجوز أن يكون المراد بالإيمان إيمان الذين    لم تجتمع معه في الجنة. وعلى هذا

آمنوا والمعنى: وأتبعهم بإيمان من الآباء ذريتهم، والذرية تتبع الآباء وإن كانت صغارًا في كثير من أحكام 

كان  فيما  إلا  أحكامهم،  في  الآباء  حكم  وحكمهم  المسلمين،  مقابر  في  والدفن  الميراث،  وهو    الإيمان 

موضوعًا عن الصغير لصغره. وعلى هذا القول، المراد بالذرية: الصغار، ... والوجه أن تحمل الذرية  

والواحد   والكبير،  الصغير  على  تقع  والذرية  المفسرين،  كلام  يدل  الجملة  هذه  وعلى  ا،  بينَّ ما  على 

 . (Al-Wāḥidī, 2002)والكثير" 

فعامة المفسرين لم يجدوا في حمل معنى الذرية على الكبار ما يتعارض مع اختلاف الدرجات 

من الآباء ينال في الجنة، ولعل هذا لأنهم لم يحملوا الآية على العموم، أي ليس بالضرورة كل من آمن 

في  آبائه  يلحق  أن  فضل  ينال  الذرية  من  آمن  من  كل  وليس  بدرجته،  الأبناء  بإلحاق  الفضل  هذا 

 الدرجات الأعلى، بل الأمر متروك لله سبحانه يفعل ما يشاء ويختار. 

وعلى هذا لا يكون فيما أورده ابن القيم على حمل المعنى على الكبار إشكال ويكون تم الجمع 

ص بدون تعارض. فكما أن هناك من الأمة من يدخل الجنة بغير حساب، وهناك من يشفع بين النصو 

فيهم الأنبياء لرفع الدرجات، فهناك أيضا طائفة من المؤمنين بلغوا في درجات ترابط الآباء مع الأبناء 

الله   والأبناء مع الآباء ما يجعل تفرقهم في الجنة باعث على الشعور بالأس ى والحزن، فيشملهم فضل

 ووعده بأنهم فيها لا يحزنون، فيجمع شملهم في الجنة كما كانوا في الدنيا. 

وفي هذا إشارة خفية لأهمية الترابط الأسري في الدنيا، فلا يتصور لمن ضيع أمر أسرته وأبنائه في الدنيا 

ى هذا قوله أن يكون من هؤلاء، ولا يتصور أن من كان عاقا لآبائه أن يرفع إلى درجة آبائه. ويدل عل

فِقِينَ ﴾ ]الطور:  تعالى:  
م
لِنَا مُش هم

َ
لُ فِيٓ أ بم

َ
ا ق نَّ

ُ
ا ك  إِنَّ

ْ
وٓا

ُ
ال
َ
أي أن إشفاقهم على فوات الدنيا والخروج  [،  26﴿ق

 منها ومفارقة الإخوان ثم لما نزلوا الجنة علموا خطأهم. 

عملهم شيئًا   ولا يكون هذا بنقص درجات الآباء، أي "وما نقصنا الآباء بهذا الإلحاق من ثواب

التفضل  بمحض  الآباء  منزلة  إلى  الأبناء  منزلة  رفعنا  وإنما  مثوباتهم،  بعض  الأبناء  أعطينا  بأن 

رية، إلى منزلة الآباء من غير عمل   -سبحانه    -والإحسان، ولما أخبر  
ّ
عن مقام الفضل وهو رفع درجة الذ

ه لا يؤاخذ أحد بذ نب أحد، فلا يحمل الآباء شيئًا  منهم يقتض ي ذلك أخبر عن مقام العدل، وهو أنَّ

يتهم؛ لأنَّ كلَّ إنسان مرهون بعمله لا يؤخذ به غيره"   . (Al-Ṭanṭāwī, 2000)من أخطاء ذرَّ



I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  o f  A r a b i c  L e a r n i n g 
D O I :  10.18860 /ijazarabi. V8i2.30031 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c . i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 892 

 
Vol. 8 No. 2 / June 2025  
 
Copyright © 2024, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

 الخاتمة  

سورة الطور من السور الغنية بالهدايات التربوية في نواحي العقيدة والعبادة والأخلاق، وكثير  

إثبات   والمجتمع.من هداياتها يمكن تطبيقها في بلاد الغرب والبلاد غير الإسلامية لما فيه صلاح الفرد  

أحكام  إلا بجحود  إنكار وجود الله  يمكن  السليم ولا  العقل  إعمال  بمجرد  يلزم  وجود الله سبحانه 

إذا تم ترسيخ مفهوم الإنفاق في سبيل الله وأن خزائن الله مملوئه لا  العقل والوقوع في السفسطة.

والمجتمع،   الفرد  بفوائد جمة على  هذا  يأتى  الانسان،  نفس  في  الغرب.تنفذ  بلاد  في  الرسل  لاسيما 

 والكتب المنزلة فضل من الله ورحمة لعباده ولا يجب على الله ش يء. 

أفضل الحجج هي الحجج القرآنية المتزنة والمكونة من أكثر من أسلوب يراعي نفوس البشر ويحترم 

عات المسلمة عقولهم. هدايات سورة الطور فيها كثير من الخير لتقويم الفرد والمجتمع، سواء المجتم

 أو غير المسلمة. 

الباحث: توعية الباحثين لأهمية علم الهدايات ودوره في فهم كتاب الله واستنباط   مقترحات

إذا طبقت. تعاون الجامعات والهيئات المختلفة  في الدارين  التي تضمن للإنسان السعادة  إرشاداته 

ى شروطه وتطويره وتكثيف البحث لوضع ضوابط استنباط الهدايات من القرآن الكريم والاتفاق عل

والدراسة. تعاون الأقسام البحثية المختلفة في إصدار موسوعة تضم الهدايات التربوية في كل سورة 

من سور القرآن الكريم. ربط هذه الهدايات ببعضها البعض، فالبحث في سورة سورة قد يخفى عليه  

جها وتجميعها معا في صورة أشمل للهدايات.  ترابطات هذه الهدايات في باقي السور وما يؤدي إليه دم

نشر هذه الهدايات وإدراجها في كتيبيات تعليمية للنشء في مراحلهم المختلفة وخاصة في بلاد الغرب  

المناهج  في  ومنظمة  علمية  بطرق  الهدايات  تلك  وإدراج  المدارس  أو  الخاصة  الجمعيات  في  سواء 

 الدراسية.

 

  قائمة والمراجع 

Abū Al-Suʿūd, M. ibn M. (n.d.). Irshād al-ʿAql al-Salīm ilā Mazāyā al-Kitāb al-Karīm. 

Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī.  

Ad-Dārimī, ‘Abd Allāh ibn ‘Abd al-Raḥmān. (2000). Sunan ad-Dārimī (Ḥusayn Sālim 

Asad (ed.); 1st ed.). Dār al-Maghni li al-Nashr wa al-Tawzī‘. 

Al-Andalusī, A. Ḥayyān, & Yūsuf, M. ibn. (2000). Al-Baḥr al-Muḥīṭ fī al-Tafsīr (A.-B. 

al-M. fī Al-Tafsīr (ed.)). Dār al-Fikr. 

Al-Bayqūnī, Ṭāhā ibn Muḥammad. (2004). al-Manẓūmah al-Bayqūniyyah fī Muṣṭalaḥ al-

Ḥadīth. Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Biqāʿī, I. ibn ʿUmar ibn Ḥasan al-R. (n.d.). Naẓm al-Durar fī Tanāsub al-Āyāt wa-l-

Suwar. Dār al-Kitāb al-Islāmī. 

Al-Biqāʿī, I. ibn ʿ Umar ibn Ḥasan al-R. (1987). Maṣāʿid al-Naẓar li-l-Ishrāf ʿ alā Maqāṣid 

al-Suwar (1st ed.). Maktabat al-Maʿārif.  

al-Bukhārī, Muḥammad ibn Ismāʿīl. (2001). Ṣaḥīḥ al-Bukhārī (1st ed.). Beirut: Dār Ṭawq 



I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  o f  A r a b i c  L e a r n i n g 
D O I :  10.18860 /ijazarabi. V8i2.30031 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c . i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 893 

 
Vol. 8 No. 2 / June 2025  
 
Copyright © 2024, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

al-Najāh.  

al-Dānī, ʿUthmān ibn Saʿīd. (1994). Al-Bayān fī ʿAdd Āy al-Qurʾān (1st ed.). Kuwait: 

Markaz al-Makhṭūṭāt wa-l-Turāth. 

Al-Dhahabī, M. Ḥusayn. (2000). Al-Tafsīr al-Ḥadīth (2nd ed.). Dār al-Gharb al-Islāmī. 

Al-Hayṯamī, N. al-D. ‘Alī ibn A. B. (1993). Majma‘ al-Zawāʾid wa Manba‘ al-Fawāʾid 

(Ḥusayn Salīm Asad (ed.)). Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Jawharī, I. ibn Ḥammād. (1987). Al-Ṣiḥāḥ: Tāj al-Lughah wa Ṣiḥāḥ al-ʿArabiyyah 

(4th ed.). Dār al-ʿIlm li-l-Malāyīn. 

Al-Khāzin, ʿAlī ibn Muḥammad. (1995). Lubāb al-Taʾwīl fī Maʿānī al-Tanzīl. Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Al-Manāwī, M. ibn M. (1990). Al-Tawqīf ʿalā Muhimmāt al-Taʿārīf (1st ed.). ʿĀlam al-

Kutub. 

Al-Marāghī, A. ibn M. (1946). Tafsīr al-Marāghī (1st ed.). Maktabat Muṣṭafā al-Bābī al-

Ḥalabī. 

Al-Māturīdī, M. ibn M. (2005). Taʾwīlāt Ahl al-Sunnah (M. Baslūm (ed.); 1st ed.). Dār 

al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Al-Maydānī, A. al-F. A. ibn M. (2004). Majma‘ al-Amthāl (Muḥammad M). Dār al-Kutub 

al-‘Ilmiyyah. 

Al-Nasafī, ʿAbd Allāh ibn Aḥmad. (1998). Madārik al-Tanzīl wa-Ḥaqāʾiq al-Taʾwīl (Y. 

ʿAlī Badawī (ed.); 1st ed.). Dār al-Kalim al-Ṭayyib.  

Al-Qurṭubī, Muḥammad ibn Aḥmad. (2006). Al-Jāmiʿ li-Aḥkām al-Qurʾān (ʿAbd Allāh 

al-Turki, Ed., 1st ed.). Beirut: Muʾassasat al-Risālah 

Al-Rāzī, M. ibn ʿUmar. (1999). Mafātīḥ al-Ghayb (al-Tafsīr al-Kabīr) (3rd ed.). Dār 

Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī. 

Al-Shāṭibī, I. ibn M. (1997). Al-Muwāfaqāt (1st ed.). Dār Ibn ʿAffān. 

Al-Suyūṭī, J. al-D. ʿ Abd al-R. (1995). Al-Itqān fī ʿ Ulūm al-Qurʾān (3rd ed.). Dār al-Kutub 

al-ʿIlmiyyah. 

Al-Ṭabarānī, S. ibn A. (n.d.). Al-Muʿjam al-Kabīr (Ḥamdī ibn ʿAbd Al-Majīd (ed.); 2nd 

ed.). Maktabat Ibn Taymiyyah. 

Al-Ṭabarānī, S. ibn A. (1984). Al-Rawḍ al-Dānī (al-Muʿjam al-Ṣaghīr) (M. S. Amīrīr 

(ed.); 1st ed.). Dār ʿAmmār. 

Al-Taftāzānī, S. al-D. M. ibn ʿUmar. (1987). Sharḥ al-ʿAqāʾid al-Nasafiyyah (1st ed.). 

Maktabat al-Kulliyyāt al-Azharīyyah. 

Al-Ṭanṭāwī, M. ‘Alī. (2000). Dhikrayāt. Dār al-Manārah. 

Al-Tirmidhī, M. ibn ʿĪsā. (1975). Sunan al-Tirmidhī (A. M. Shākir (ed.); 2nd ed.). 

Maktabat wa Maṭbaʿat Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī. 

Al-Wāḥidī, ‘Alī ibn Aḥmad. (2002). Asbāb al-Nuzūl: al-Musammā Lubāb al-Nuqūl fī 

Asbāb al-Nuzūl (‘Īṣām ibn ‘Abd al-Majīd Al-Sa‘dī (ed.)). Dār Ibn al-Jawzī. 

Al-Zabīdī, M. ibn M. (2010). Tāj al-ʿArūs min Jawāhir al-Qāmūs (2nd ed.). Dār al-

Hidāyah. 

Al-Zarkashī, B. al-D. (1957). Al-Burhān fī ʿ Ulūm al-Qurʾān (1st ed.). Dār Iḥyāʾ al-Kutub 

al-ʿArabiyyah. 

Darwazah, M. ʿIzzah. (2000). Al-Tafsīr al-Ḥadīth (2nd ed.). Dār al-Gharb al-Islāmī. 

Ḥamad, Ṭaha ʿĀbidīn Ṭaha. (n.d.). Al-Hidāyāt al-Qurʾāniyyah: Dirāsah Taʾṣīliyyah. Dār 

al-Nabāʾ al-ʿAẓīm. 

Ibn al-Qayyim, M. ibn A. B. (1996). I‘lām al-Muwaqqi‘īn ‘an Rabb al-‘Ālamīn (M. M. 

al-D. ‘Abd Al-Ḥamīd (ed.)). Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 



I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  o f  A r a b i c  L e a r n i n g 
D O I :  10.18860 /ijazarabi. V8i2.30031 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c . i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 894 

 
Vol. 8 No. 2 / June 2025  
 
Copyright © 2024, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

Ibn Al-Ṣalāḥ, ʿUthmān ibn ʿAbd al-Raḥmān. (1987). Fatāwā Ibn al-Ṣalāḥ (1st ed.). 

Maktabat al-ʿUlūm wa-l-Ḥikam.  

Ibn Bādīs, ʿAbd al-Ḥamīd al-Ṣanhājī. (1995). Fī Majālis al-Tadhkīr min Kalām al-Ḥakīm 

al-Khabīr (1st ed.). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Ibn Fāris, A. (1979). Maʿjam Maqāyīs al-Lughah (ʿAbd al-Salām Hārūn (ed.)). Dār al-

Fikr.  

Ibn Manẓūr, Muḥammad ibn Mukarram. (1994). Lisān al-ʿArab (3rd ed.). Beirut: Dār 

Ṣādir. 

Ibn ʿAjībah, A. ibn M. (2002). Al-Baḥr al-Madīd fī Tafsīr al-Qurʾān al-Majīd (1st ed.). 

Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Ibn ʿĀshūr, M. al-Ṭāhir. (1984). Al-Taḥrīr wa-l-Tanwīr. al-Dār al-Tūnisiyyah li-l-Nashr.  

Majmūʿah min al-ʿUlamāʾ. (n.d.). Al-Hidāyāt al-Qurʾāniyyah: Dirāsah Taʾṣīliyyah 

(n.d.). Riyadh: Jāmiʿat Umm al-Qurā, Dār al-Nabāʾ al-ʿAẓīm. 

Shaḥātah, ʿ Abd Allāh Maḥmūd. (2000). Tafsīr al-Qurʾān al-Karīm (2nd ed.). Dār Gharīb. 

 
 


