
I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  of  A r a b ic  L e a r n i n g 
D O I : 10.18860 /ijazarabi.V8i3.34655 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c .i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 1287 

 
Vol. 8 No. 3 / October 2025 
 
Copyright © 2025, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

 

The Use Of Poetry By Imam Al Khatabi In The Service Of Ḥadith 

Texts: Maʿalim Al-Sunan As A Model 

 

  توظيف الشعر عند الإمام الخطابي في خدمة النص الحديثي
 
نن نموذجا  معالم السُّ

 

Najmeddın Isa 

 Department of Arabic Language and Rhetoric, Faculty of Islamic Sciences,  

Yalova University, Turkey 

najmissa@hotmail.com 

 

Abstract 

This study explores the use of Arabic poetry by the linguistic scholar al-Khaṭṭābī in his 

commentary on Sunan Abī Dāwūd, entitled Maʿālim al-Sunan, through an analytical 

examination of the poetic citations he employed to interpret rare Arabic expressions and 

explain the precise linguistic meanings of Prophetic hadiths. Al-Khaṭṭābī was 

distinguished by his combination of jurisprudence and hadith studies on the one hand, 

and linguistic and rhetorical analysis on the other, making him an early model of 

interdisciplinary integration between the Islamic sciences and the Arabic language. The 

importance of the topic lies in revealing the function of Arabic poetry in serving the hadith 

text as a scholarly tool that helps establish understanding and bring meanings closer, in 

addition to shedding light on an aspect that has rarely been studied: the systematic 

interaction between Arabic literature and hadith. The choice of this topic came in response 

to a gap in studies concerned with the use of poetry in hadith commentary, highlighting 

al-Khaṭṭābī’s role as a link between the religious and linguistic sciences. The research 

problem is framed in the question: How did Imām al-Khaṭṭābī employ Arabic poetry in 

the service of hadith commentary in Maʿālim al-Sunan? And to what extent did this usage 

contribute to interpreting expressions and clarifying legal and linguistic meanings? The 

study relied on the textual-analytical method to analyze the poetic citations, the 

descriptive method to present and explain them, and the inductive method to trace the 

patterns of their usage and extract the features of the process followed by al-Khaṭṭābī. 

The research aims to clarify the methodology adopted by al-Khaṭṭābī in incorporating 

poetic evidence, analyze the role of poetry in interpreting obscure terms, uncover the 

relationship between literary and jurisprudential knowledge, and highlight classical 

Arabic poetry as a tool for understanding the Sunnah. The study concluded that al-

Khaṭṭābī employed Arabic poetry—which is considered the primary source of the Arabic 

language—with scholarly precision tied to context and meaning, contributing to the 

clarification of ambiguous meanings, the explanation of subtle lexical differences, and 

the connection of hadith meanings to their linguistic roots. 

Keywords: Prophetic Ḥadīth; Arabic Language; Poetry; Al Khattabi; Maʿalim AlSunan 

 

 

 

mailto:najmissa@hotmail.com


I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  of  A r a b ic  L e a r n i n g 
D O I : 10.18860 /ijazarabi.V8i3.34655 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c .i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 1288 

 
Vol. 8 No. 3 / October 2025 
 
Copyright © 2025, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

 مقدمة 

ا لافتًا، تميز بتكامل مناهج التأليف وتداخل العلوم،    شهد القرن الرابع الهجري ازدهارًا علميًّ

وتوسّع حركة الترجمة والنقل، مما أسهم في بروز شخصيات علمية موسوعية جمعت بين الحديث  

إبراهيم  أبو سليمان حمد بن محمد بن  أبرز هذه الشخصيات الإمام   والفقه واللغة والأدب، ومن 

ابي البُستي )
ّ
ل نموذجًا فريدًا في الجمع بين الفقه والحديث  998– 931هـ/388–319الخط

ّ
م( الذي مث

من جهة، وعلوم اللغة والبيان من جهة أخرى، وقد احتلّ الخطابي مكانة مرموقة بين علماء عصره، 

رّاح الحديث، ومن الروّاد الأوائل في شرح الغريب وتفس
ُ
ير المعاني الدقيقة حتى عدّه كثيرون من كبار ش

 .للألفاظ النبوية

وقد تميّز الخطابي بمنهج دقيق يقوم على التحليل اللغوي للألفاظ النبوية، والربط بينها وبين 

أصولها في كلام العرب، مع الاستشهاد الواسع بالأشعار، واستحضار الفروق الدقيقة في المعاني بين 

الخطابي   اهتمام  يكن  ولم  ليشمل  المفردات،  امتد  بل  فحسب،  الغريب  على شرح  مقصورًا  باللغة 

ا في كتابه بيان إعجاز القرآن، حيث تناول  معالجة راقية لجوانب البلاغة والإعجاز، كما يظهر جليًّ

لاعه على مذاهب 
ّ
العربية واط البلاغة  في  عه 

ّ
يُبرز تضل فيه مسألة الإعجاز من منظور بياني وأدبي، 

 .الفصحاء وأساليب البلغاء

ابي للشعر العربي في شرحه لسنن أبي داود في كتابه  
ّ
ويتناول هذا البحث توظيف الإمام الخط

معالم السنن، مبينًا كيف اعتمد على الشواهد الشعرية في تحليل الألفاظ النبوية الغريبة وتفسير 

المقصد المعاني الدقيقة للحديث الشريف، ويبرز البحث الشعر العربي كوسيلة علمية دقيقة تخدم 

وتكمن أهمية الموضوع في تسليط   .الحديثي من خلال تأصيل لغوي وبلاغي يُعين على الفهم والتفسير

الضوء على التداخل بين العلوم الشرعية واللغوية، وعلى وجه الخصوص العلاقة بين علم الحديث  

قلما جانب  عن  البحث  يكشف  كما  أخرى،  جهة  من  والأدب  اللغة  وعلوم  جهة،  من  فرد   والفقه 
ُ
أ

الحديث ضمن إطار منهجي متكامل، وقد جاء  في شروح  الشعرية  الشواهد  بالدراسة، وهو توظيف 

 للحاجة العلمية إلى سدّ النقص في الدراسات التي تتناول هذا الجانب 
ً
اختيار هذا الموضوع استجابة

ابي بوصفه نموذجًا
ّ
رّاح الحديث، ولإبراز شخصية الإمام الخط

ُ
مبكرًا للجمع بين    التحليلي من جهود ش

   .الأدب والحديث

ابي الشعر العربي في   أما إشكالية البحث فتدور حول السؤال الآتي:
ّ
ف الإمام الخط

ّ
كيف وظ

خدمة الشرح الحديثي في كتابه معالم السنن؟ وما مدى أثر هذا التوظيف في تفسير ألفاظ الحديث  

الدراسات السابقة التي تناولت الإمام   وقد وقفت على عدد من  وتوضيح دلالاته اللغوية والشرعية؟

دراسة  الدراسات:  هذه  ومن  السنن،  معالم  كتابه  في  والصرفية  النحوية  وآراؤه  ومنهجه  الخطابي 

"معالم  كتابه  في  والصرفية  النحوية  وآراؤه  الخطابي  "الأمام  وعنوانها:  الجندي،  فاطمة  للباحثة 



I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  of  A r a b ic  L e a r n i n g 
D O I : 10.18860 /ijazarabi.V8i3.34655 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c .i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 1289 

 
Vol. 8 No. 3 / October 2025 
 
Copyright © 2025, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

العدد   الثاني،  43السنن"،  الدراسات الإسلامية والعربية، 2024ه/1445، مايو، الإصدار  م، كلية 

بكفر الشيخ، جامعة الأزهر، مصر.  وقد أسفرت الدراسة عن عدد من النتائج المفيدة التي بين فيها  

الباحث أراء الخطابي في النحو والصرف، وتوضيح من خالفه من العماء ومن وافقه في مسائل النحو  

اشم إسماعيل إبراهيم، بعنوان "الإمام الخطابي ومنهجه في والصرف المتنازع فيها. ودراسة للباحث ه

( 16معالم السنن"، نشرت هذه الدراسة في مجلة الشريعة والدراسات الإسلامية في الكويت، العدد )

م. وهي دراسة تناولت منهجه الحديثي في إيضاح معالم السنن، وكيف تعامل 2010ه/1431رمضان،  

الغريب الحديث. فهذه  مع تحليل الألفاظ، وشرح  ، واستنباط الأحكام والفوائد، وتأثيره على شراح 

أبرز الدراسات الحديثية واللغوية والصرفية المتعلقة بالخطابي، لذا، يهدف هذا البحث إلى سدِّّ فجوة  

الغلط،  المعاني، وتصحيح الأوهام، وإصلاح  في إيضاح  الخطابي للشعر  تبرز توظيف  علمية تعلمية 

حرفة، والذب عن مبادئ السنة النبوية، وبهذا يعدُّ الإمام الخطابي مدرسة في تعليم  ونقد المذاهب المن

 في حماية النص الحديثي من الأفكار الدخيلة. 
ً
 الباحثين كيف تكون العربية مصدرا

ضمن   الشعرية  الشواهد  إدراج  في  الخطابي  اعتمده  الذي  المنهج  بيان  إلى:  البحث  ويهدف 

في تقريب المعاني وتفسير الألفاظ الغريبة، والكشف عن العلاقة بين  شرحه، وتحليل وظيفة الشعر 

المعرفة الأدبية والفقهية في شرح النصوص النبوية، وإبراز قيمة الشعر العربي القديم كأداة لفهم 

نة النبوية  .السُّ

 

 منهجية البحث 

الخ   لدى  الشعري  التوظيف  أنماط  تتبّع  في  الاستقرائي  المنهج  البحث  هذا  عبر  سلك  ابي 
ّ
ط

مختلف أبواب الكتاب بهدف استقراء معالم المنهج العام الذي اعتمده في إدراج الشعر ضمن شرحه 

العربي  الأدب  في توظيف  ثابتة  منهجية  قواعد  الكشف عن  الاستقراء من  هذا  ن 
ّ
مك وقد  للحديث. 

بال منهجي  وعي  على  يدل  مما  الشرعي،  الفهم  في  معرفية  كأداة   
ً
ونثرا  

ً
شعرا علوم  القديم  بين  تكامل 

اللغة وعلوم  ضمن    .الشريعة  وشرحها  وتوثيقها  الشعرية  الشواهد  عرض  في  الوصفي  والمنهج 

السياقات الحديثية التي وردت فيها، مع بيان علاقتها باللفظ النبوي ووجه الاستدلال بها. ويسهم هذا 

ابي مع  
ّ
ز الطريقة التي تعامل بها الخط المادة الشعرية باعتبارها مرجعية المنهج في توفير إطار شامل يُبرِّ

الشرعية النصوص  تفسير  في  الشعرية، ومدى    .لغوية  الشواهد  التحليلي من خلال دراسة  والمنهج 

ن هذا التحليل من الوقوف على أوجه 
ّ
ارتباط بنيتها اللغوية بالسياق الحديثي الذي وردت فيه. وقد مك

ابي في اختيار التوظيف الفني والعلمي للشعر العربي في خدمة البي
ّ
ان النبوي، وبيان مدى دقة الخط

  .الأبيات التي تعضد المعنى المقصود وتقرّبه من ذهن المتلقي

 



I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  of  A r a b ic  L e a r n i n g 
D O I : 10.18860 /ijazarabi.V8i3.34655 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c .i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 1290 

 
Vol. 8 No. 3 / October 2025 
 
Copyright © 2025, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

 نتائج البحث ومناقشتها

ابي في مجال تفسير الحديث النبوي   
ّ
تُظهر هذه الدراسة الأثر البالغ الذي تركه الإمام الخط

ا عضويًا 
ً
العربية والحديث ربط الذين ربطوا بين علوم  العلماء  أوائل  إذ يُعد من  من منظور لغوي، 

ى هذا الربط في توظيفه للقواعد النحوية، والشواهد الشعرية، والمفاهيم
ّ
البلاغية في  ممنهجًا، ويتجل

الشروح  في  الفهم والتفسير، وقد كان لمنهجه أثرٌ عميق  النبوية، وتصحيح مسارات  شرح الأحاديث 

الحديثية التي تلته، حيث غدت أقواله معتمدًا رئيسًا لدى كبار الشراح والمفسرين. ومن أهم النتائج  

الدراسة: الحد  التي تضمنتها  الفهم  في تصحيح  النحوية  القواعد  منهج توظيف  معالم  أبرز  من  يثي: 

ابي توظيفه للقواعد النحوية في الدفاع عن الفهم الصحيح للنص النبوي. فقد اعتمد الشعر 
ّ
الخط

في  سيأتي  كما  بالجوار"،  "الخفض  قاعدة  إلى  المستند  الوضوء  في  المسح  لحديث  تفسيره  في  والنثر 

كالرافضة الطوائف  استدلالات بعض  بذلك  مفنّدًا  ابن عباس،  في جرّ   حديث  رأوا  الذين  والمعتزلة 

لفظ "وأرجلكم" في آية المائدة، والحديث الذي أورده أبو داود عن ابن عباس في وضوء علي رض ي الله 

 بأن الجر لا يفيد المعنى المقصود، بل جاء لمجرد المجاورة اللفظية، وليس للدلالة على  
ً

عنهما، مستدلا

ابي  
ّ
في تطويع النحو العربي لخدمة التفسير الحديثي، وتقديم  الحكم. ويُظهر هذا المثال براعة الخط

 بديل علمي يحترم أصول اللغة دون الإخلال بالمقاصد الشرعية.

الحديثية: لم ينظر  النصوص  في  اللغوية  التصحيفات والأوهام  في معالجة  الشعر  يف 
َّ
توظ

ابي إلى الشعر بوصفه تزيينًا بلاغيًا أو شاهدًا لغويًا تكميليًا،  
ّ
سهم  الخط

ُ
بل اتخذه أداة تأويلية راسخة ت

في ترجيح المعاني وحماية النص من التحريف أو التوهّم. كما سيأتي في تفسيره للفظ "الحلاب" الوارد  

إناء  الحلاب  بأن  الشعر  خلال  من  وأثبت  والأزهري،  البخاري  تفسير   
ً
مخالفا عائشة،  حديث  في 

رّ 
ُ
الش بعض  ذهب  كما  للطيب  لا  اللبن،  لحلب  لتأكيد يُستخدم  الشعرية  بالشواهد  واستعان  اح، 

 القراءة الصحيحة للمفردة، مما يعكس منهجًا لغويًا نقديًا يتجاوز النقل إلى التحقيق والتدقيق.

ابي في الكشف عن دلالات المجاز في الحديث  
ّ
الوعي البلاغي في تحليل المجاز النبوي: برع الخط

الآتي ذكره، حيث بيّن أن القسمة معنوية، وليست  النبوي، مثال ذلك تأويله لحديث قسمة الصلاة  

حسابية أو مادية، مستشهدًا بالشعر، ويعكس هذا التأويل وعيًا بلاغيًا يجعل من المجاز أداة لفهم 

 توضيح المجاز بالإشارة في 
ً
المعنى دون الوقوع في الحرفية المفرطة أو الجمود الظاهري. ومن ذلك ايضا

 تأويله لحديث ذي اليدين، ح
ً
ا، بل إشارة

ً
 منطوق

ً
يث فسّر جواب الصحابة "نعم" بأنه لم يكن قولا

 لمفهوم "المجاز التمثيلي"، حيث يُحمَل القول على الإشارة لا على النطق،  
ً

جسدية، وهذا يمثل تأصيلا

 وهو ما ينسجم مع قواعد الصلاة التي تحظر الكلام.  

لل"  حماية المفاهيم العقدية من التأويلات الخطأ عبر الشو 
َ
اهد الشعرية: وذلك في حديث "الم

 إلى الشعر في توضيح أن الملل في الحديث لا يُحمل على صفات الذات الإلهية، بل هو مجاز  
ً
مستندا



I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  of  A r a b ic  L e a r n i n g 
D O I : 10.18860 /ijazarabi.V8i3.34655 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c .i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 1291 

 
Vol. 8 No. 3 / October 2025 
 
Copyright © 2025, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

ابي معالجة بلاغية تحفظ التوحيد وتمنع الانزلاق 
ّ
عن ترك الفضل بعد الإعراض، وبهذا قدّم الخط

 لغويًا وعقائديًا في آنٍ واحد.إلى التشبيه أو التجسيم، مستندًا إلى الشعر ب
ً

 وصفه دليلا

ابي الشعر لتفسير المعاني  
ّ
توضيح المعاني المجازية الدقيقة من خلال الشعر: استخدم الخط

الدقيقة التي لا تُدرك بالحس الظاهر، كما في تفسيره لعبارة "مداد كلماته"، التي رأى فيها امتدادًا لا 

ر عبارة "لا يُسمع" في الدعاء بأنها لا تعني انعدام الإدراك، بل  متناهيًا، وليس مدادًا ماديًا. وكذ سَّ
َ
لك ف

انعدام الاستجابة. وهذه الاستعمالات تبرهن على دقة إدراكه للفروق الدلالية الدقيقة، وقدرته على  

 ترجمة المفاهيم البلاغية إلى معانٍ حديثية رصينة.

نفرد بها الخطابي تغطي فجوة معرفية لم وفي خاتمة المناقشة نقول: إن هذه الشواهد التي ا

 يمزج بين علوم العربية والحديث النبوي 
ً

ابي قدّم مشروعًا علميًا متكاملا
ّ
يتعرض لها العلماء، فالخط

بطريقة منهجية دقيقة، وكان توظيفه للشعر العربي شاهدًا على منهج تأويلي يقوم على استحضار 

في فهم النصوص النبوية، ويؤكد منهجه أن الفهم الصحيح   اللغة بوصفها مرجعًا معرفيًا لا غنى عنه

ا بلاغيًا، بل أداة تأسيسية  
ً
للحديث لا يتحقق إلا عبر بوابة اللغة، وأن الشعر في تراثنا لم يكن ترف

سهم في الحماية من التفسير الخطأ، وردّ الشبهات، وصيانة المعنى النبوي من التحريف والتوهّم،  
ُ
ت

 ساسًا قويًا لدراسات حديثية لغوية تحتاج إلى مزيد من التنقيب والتحقيق.ويُعد هذا المنهج أ

 

 التعريف بالإمام الخطابي

إبراهيم بن    أبو سليمان حمد بن محمد بن  الفقيه  اللغوي الأديب  الحافظ  العلامة  الإمام 

بالخطابي   المعروف  الشافعي،  الأزدي  البستي  مدينة 998–931هـ/388– 319)الخطاب  في  وُلد  م(، 

بست بخراسان، ونشأ في بيئة علمية حيث كان والده من أهل العلم والفضل، تلقى العلم في موطنه 

، ثم ارتحل إلى نيسابور وبغداد والأهواز وغيرها من المراكز العلمية، وتتلمذ على كبار علماء عصره 
ً

أولا

أبرز أعلام القرن الرابع الهجري. جمع الخطابي بين الحديث   في الحديث والفقه واللغة، حتى غدا من 

ى 
ّ
ا أدبيًا رفيعًا. تجل

ً
الفقه إلى جانب براعته في علوم اللغة العربية وآدابها، وله ديوان شعر يعكس ذوق

معالم السنن، وهو من أهم شروح سنن أبي داود، يمتاز بعمقه    :عطاؤه العلمي في مؤلفات عديدة، منها

وال البلاغي،  اللغوي  الإعجاز  بيان وجوه  في  الكتب  أوائل  من  يُعد  الذي  القرآن  إعجاز  وبيان  فقهي، 

وإصلاح غلط المحدثين الذي تناول فيه أخطاء المحدثين في الرواية والضبط، وغريب الحديث الذي  

شرح فيه الألفاظ الغامضة في السنة النبوية، وأعلام الحديث وهو شرح لصحيح البخاري لم يُتمّه 

كنه يدل على تبحّره في هذا الفن. وتميز منهجه العلمي بالاستقراء والتتبع الدقيق، والفهم العميق  ل

للسياقات الشرعية واللغوية، والجمع بين الرواية والدراية، والردّ على المخالفين بالحجة والبرهان،  

عر العربي توظيفًا فكان يعتمد في شروحه وتحليلاته على قواعد اللغة وأصول البلاغة، ويوظف الش



I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  of  A r a b ic  L e a r n i n g 
D O I : 10.18860 /ijazarabi.V8i3.34655 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c .i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 1292 

 
Vol. 8 No. 3 / October 2025 
 
Copyright © 2025, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

وثلاثمئة  وثمانين  ثمان  سنة  الخطابي  الإمام  توفي  مجازاته.  وبيان  الحديث  ألفاظ  لتفسير  دلاليًا 

ا علميًا غزيرًا لا يزال موضع عناية واهتمام من الباحثين إلى 
ً
للهجرة، في مدينته بُست، بعد أن ترك تراث

ناء العلوم الشرعية واللغوية بمنهج علمي متكامل  اليوم، ويُعدّ بحق من أعلام الأمة الذين أسهموا في ب

 ( alḤamawī, 1993. 3/1206 ; alDhahabī, 1985. 17/23) .يجمع بين الأصالة والتجديد
 

 التعريف بـ "معالم السنن" ومنهج المؤلف فيه

يُعد كتاب معالم السنن للإمام الخطابي من أوائل وأهم شروح سنن أبي داود، وقد جمع فيه   

حديث والفقه واللغة بأسلوب علمي دقيق، مما جعله مرجعًا معتمدًا عبر العصور. لم يقتصر بين ال

خاصة  عناية  أولى  بل  الأحاديث،  من  المستنبطة  الفقهية  الأحكام  بيان  على  شرحه  في  الخطابي 

بي بالجوانب اللغوية، فشرح الألفاظ الغريبة، وبيّن الفروق الدلالية الدقيقة، مستشهدًا بالشعر العر 

سم منهجه بالشمول والتكامل؛ إذ يبدأ بذكر الحديث، ثم 
ّ
والأمثال وكلام العرب لتقريب المعاني. ويت

من  بالأدلة  مدعّمًا  الفقهي  الخلاف  ويعرض  الشرعية،  الأحكام  ويستنبط  ومعنويًا،  لغويًا  يشرحه 

الراجح منها. كما يعتني ببيان علل ا لأحاديث وتحديد الكتاب والسنة، مع مناقشة الأقوال وترجيح 

درجتها من الصحة والضعف وفق ضوابط علم الحديث، وينبّه على ما قد يقع من أخطاء في الرواية 

أو الفهم. وبهذا المنهج المتوازن، جمع الخطابي بين الرواية والدراية، وأرس ى قواعد لفهم السنة تجمع  

الشرح الحديثي وأداة مركزية لفهم بين فقه النص وبلاغته، مما جعل معالم السنن نموذجًا رائدًا في  

وبعد هذه المقدمة النظرية نلج إلى الدراسة التطبيقية   (.Hāshim Ibrāhīm, 2010. ṣ5)  .السنّة النبوية

 في كتاب معالم السنن، لبيان توظيف الخطابي للشعر في خدمة النص الحديثي، وفق المسالك الآتية:

 

ِّ على 
 تأويل من خالف الجمهور في مسح الرجلين توظيف الشاهد الشعري في الرد 

ل الخروج عن سنّة النبي صلى الله عليه وسلم في العبادات عبر تأويلات لغوية متعسفة    
ّ
يمث

خطرًا على وحدة الأمة، إذ يؤدي إلى مفارقة جماعة المسلمين ومخالفة سبيل المؤمنين، لا سيما حين 

ببيان الشارع، وتعد مسألة المسح على الرجلين في الطهارة  يستند إلى معاني محتملة في اللغة دون التزام  

ابي في المعالم حديث ابن عباس رض ي الله عنهما، قال: "دخل عليّ    .نموذجًا بيّنًا لذلك
ّ
فقد أورد الخط

بن أبي طالب رض ي الله عنه وقد أهرق الماء، فدعا بوضوء...ثم مسح رأسه وظهور أذنيه، ثم أدخل  

ة من ماء، فضرب بها على رجله، وفيه النعل، ففتلها بها، ثم الأخرى مثل ذلك، يديه جميعًا فأخذ حفن

قال: قلت: وفي النعلين؟ قال: في النعلين. قلت: وفي النعلين؟ قال: في النعلين. قلت: وفي النعلين؟ قال: 

   (.alKhaṭṭābī, 1932, 1/49في النعلين". )

ل   المخالفة  الطوائف  بعض  أن  إلى  ابي 
ّ
الخط وبعض  وأشار  كالروافض  نة،  السُّ أهل  جمهور 



I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  of  A r a b ic  L e a r n i n g 
D O I : 10.18860 /ijazarabi.V8i3.34655 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c .i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 1293 

 
Vol. 8 No. 3 / October 2025 
 
Copyright © 2025, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

(، استندوا إلى هذا الحديث في القول بجواز م 916هـ -303 م849/ه 235المتكلمين كأبي علي الجبّائي )

ب }وامسحوا  تعالى:  قوله  في  الجرّ  بقراءة  محتجّين  غسلهما،  من   
ً

بدلا الرجلين  على  رءوسكم المسح 

[، زاعمين أن عطف "وأرجلكم" على "برؤوسكم" يوجب المسح، لا 6وأرجلكم إلى الكعبين{ ]المائدة:  

 (. alKhaṭṭābī, 1932, 1/50الغسل. )

ابي هذا الاستدلال بوجه لغوي دقيق، موضحًا أن جرّ كلمة "وأرجلكم" في قراءة    
ّ
وفنّد الخط

اب المجاورة اللفظية لا العطف الحقيقي في المعنى، الخفض لا يقتض ي المسح بذاته، بل قد يكون من ب

فظ السابق لا لارتباطه 
ّ
 لل

ً
واحتجّ بما يعرف في علم النحو بـ "خفض الجوار"، وهو أن يُجرّ التابع مراعاة

فـ"المرمل"   . رْمَلِّ
ُ
الم العنكبوتِّ  سجَ 

َ
ن ... كأن  الشاعر:  الشعر بقول  المعنوي به، واستدل على ذلك من 

لـ"النسج  
ٌ
المعنى.  وصف في  لا  اللفظ  في  للعنكبوت  تبعًا  مجرورًا  جاء  ذلك  ومع  لـ"العنكبوت"،  لا   ،"

(alKhaṭṭābī, 1932, 1/50  .) 

م( إلى هذا فقال: "المرمل في الحقيقة نعتٌ 1505هـ/  911  -م1445هـ/  849وقد نبّه السيوطي )  

ضَ على الجوار للعنكبوت". ) فِّ
ُ
(،  alKhaṭṭābī, 1932, 1/50 ; alSuyūṭī, 1998, 1/391للنسج، وإنما خ

ق ابن جني )
ّ
م( بقوله: "وإنما صوابه: المرملا"، أي بالرفع، لأنه تابع  1002  -  000هـ / 392 - 000كما عل

( للعنكبوت.  لا  في    (.alKhaṭṭābī, 1932, 1/50 ; Ibn Jinnī, 3/224للنسج  المشهورة  الشواهد  ومن 

 الأمثال العربية التي استدل بها الخطابي على ذ 
ٌ
لك، قولهم: "جُحْرُ ضبٍّ خربٍ"، مع أن "الخرب" وصف

يوصف  لا  الضب  لأن  للجحر؛  صفة  الحقيقة  في  وهو  للفظ.   
ً
مجاراة جُرّ  لكنه  للضب،  لا  للجحر 

( ى. 
َ
وْل
َ
أ فههنا   ,alKhaṭṭābī, 1932, 1/50 ; Sībawayh, 1995. ṣ196, alAnbārī, 2003بالخراب؛ 

1/77 .) 

ابي بقول الش 
ّ
حْ...فلسنا بالجبالِّ ولا الحديدَا  )كما استشهد الخط سْجِّ

َ
 Ibnاعر: معاويَ إننا بشرٌ فأ

Qutaybah, 1423, 1/100).  حيث نُصبت "الحديدَا" بالعطف على الجبالِّ المجرورة، في خروج ظاهر

 (. Sībawayh, 1988, 1/67على قاعدة الإعراب، مما يدلّ على مراعاة اللفظ دون النظر إلى الإعراب. )

ابي على الجانب النحوي في مناقشته، بل ضمّن شواهده بعدًا بلاغيًا عميقًا، إذ شبّه ولم  
ّ
يقتصر الخط

حجة المخالفين بنسج العنكبوت، في إشارة إلى ضعفها وهشاشتها، استلهامًا من قوله تعالى: }وإن أوهنَ  

]العنكبوت:    } العنكبوتِّ لبيتُ  الدقة  41البيوتِّ  بين  جامعًا  استدلاله  فجاء  واللمسة  [.  النحوية 

 البلاغية، مستثمرًا الشعر لدعم الموقف الفقهي، وتفنيد التأويل الضعيف، على نحوٍ بليغ ومؤثر.

ابي على فساد تأويلهم بما ثبت من أحاديث متواترة في وجوب غسل الرجلين،  و  
ّ
استدل الخط

قاب من النار"، وهو  لا مسحهما، وأشار خصوصًا إلى حديث النبي صلى الله عليه وسلم: "ويلٌ للأع 

[، ووعيد لمن ترك إيصال الماء إلى 6تفسير لقوله: )وامسحوا برؤوسكم وأرجلكم إلى الكعبين( ]المائدة:  

سل هو الفعل المشروع لا المسح
َ
سل، في إشارة قاطعة إلى أن الغ

َ
 alKhaṭṭābī, 1932, 1/50) موضع الغ

https://ar.wikipedia.org/wiki/235_%D9%87%D9%80
https://ar.wikipedia.org/wiki/235_%D9%87%D9%80
https://ar.wikipedia.org/wiki/235_%D9%87%D9%80
https://ar.wikipedia.org/wiki/849
https://ar.wikipedia.org/wiki/849
https://ar.wikipedia.org/wiki/849
https://ar.wikipedia.org/wiki/303_%D9%87%D9%80
https://ar.wikipedia.org/wiki/303_%D9%87%D9%80
https://ar.wikipedia.org/wiki/303_%D9%87%D9%80
https://ar.wikipedia.org/wiki/916
https://ar.wikipedia.org/wiki/916
https://ar.wikipedia.org/wiki/916


I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  of  A r a b ic  L e a r n i n g 
D O I : 10.18860 /ijazarabi.V8i3.34655 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c .i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 1294 

 
Vol. 8 No. 3 / October 2025 
 
Copyright © 2025, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

; alShāfiʻī, 8/633 ; Ibn Baṭṭāl, 1/255 ; alBadr alʻAynī, 1999. 1/297)   

ابي عن أبي زيد الأنصاري )  
ّ
م( أن المسح في اللغة لا  831م/  215  -م740هـ/  122ونقل الخط

ينحصر في المعنى الاصطلاحي، بل قد يُستعمل في سياق الغسل أيضًا، فيُقال: "تمسّح الرجل" أي:  

ي تحديد المعنى المراد شرعًا توضّأ وغسل أعضائه، وهذا الاتساع الدلالي يقتض ي الرجوع إلى السنة ف

المجرد   اللغوي  المفهوم  على  الاقتصار   .alKhaṭṭābī, 1932, 1/50 ; alBadr alʻAynī, 1999)دون 

1/297 ; alʻAẓīm Ābādī, 1415. 1/138). 

الحديث   ضعف  إلى  ابي 
ّ
الخط أشار  فقد  الحديثية،  الصناعة  جهة  من  الحديث  منزلة  ا  أمَّ

 عن الإمام  
ً

م( قوله فيه: "ما أدري ما هذا"، وهو    870– 810هـ /    256–194البخاري )المذكور، ناقلا

تعبير يفيد ضعف الرواية، وريبة في ضبطها، كما استشهد برواية أخرى عن عليّ رض ي الله عنه، قال 

(، ما يدل على  Aḥmad, 2001. 583 ; Ibn Ḥibbān, 1993. 5326فيها: "هذا وضوء من لم يُحدث" )

الحديث في  فعله  وبهذا يُصرف    أن  الوضوء.  لكيفية  فعليًا  تعليمًا  لا  كان وضوءًا تجديديًا،  المتقدّم 

د 
ّ
ظاهر الرواية عن المعنى الذي تبنّاه المخالفون، بما يتفق مع مجمل سنن الوضوء المتواترة. وقد أك

ابي قاعدة أصولية بقوله: "إذا احتمل الحديث من التأويل ما يوافق قول الأمة، فهو أولى
ّ
من   الخط

بجماعة   والتزامًا  الاختلاف،  على  للائتلاف  تغليبًا  مذاهبهم"،  من  والخروج  مفارقتهم  فيه  يكون  قول 

 (. alKhaṭṭābī, 1932, 1/51 ; alShawkānī, 1993. 1/192 alMubārakfūrī, 1/121المسلمين. )

على   الإنكار  في  بالغوا  الذين  الرافضة  حال  من  بالتعجب  ردّه  ابي 
ّ
الخط على  وختم  المسح 

الخفين، وهو ثابت بالسنة المتواترة، وتمسكوا في المقابل برواية ضعيفة لا تنهض حجة في الباب، بل 

ا للمذهب، فقال: "من مسح على الخفين فقد برئ من 
ً
إن بعضهم غلا حتى جعل من خالف ذلك خارق

 (. alKhaṭṭābī, 1932, 1/51ولاية أمير المؤمنين"، وهو قول لا ينهض عليه دليل، ويجافي روح الشريعة. )

وعلى هذا القول والتأويل جمهور علماء المسلمين وجماعة فقهاء الأمصار بالحجاز والعراق والشام 

به  وتعلق  التابعين  الصحابة وبعض  الرجلين عن بعض  وإنما روي مسح  والرأي،  الحديث  أهل  من 

أثر. ) في نظر ولا  وعليه فالمسح لا   (.Ibn Abd alBarr, 1387h. 24/255الطبري، وذلك غير صحيح 

الشيعة  وقالت  الإجماع،  في  به  يعتد  أحد  عن  هذا  يثبت خلاف  ولم  الفقهاء،  وعليه جمهور  يجزئ 

والجبائي رأس المعتزلة يتخير م(  923- 839هـ/    310-224)الواجب مسحهما، وقال محمد بن جرير  

ؤلاء المخالفون  بين المسح والغسل، وقال بعض أهل الظاهر يجب الجمع بين المسح والغسل وتعلق ه

للجماهير بما لا تظهر فيه دلالة، وكل من وصف وضوء رسول الله صلى الله عليه وسلم في مواضع 

 (. alNawawī, 1392. 3/129مختلفة وعلى صفات متعددة متفقون على غسل الرجلين. )

 لديه، حيث تتكامل عنده الأدوا 
ً
 منهجيا

ً
ت  ويظهر هذا الموقف من الخطابي في المعالم عمقا

الحديثية واللغوية والنحوية والبلاغية في دحض التأويلات الخارجة عن مسار جماعة المسلمين. وقد  



I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  of  A r a b ic  L e a r n i n g 
D O I : 10.18860 /ijazarabi.V8i3.34655 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c .i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 1295 

 
Vol. 8 No. 3 / October 2025 
 
Copyright © 2025, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

يعكس  ما  الاستدلال،  خطأ  كشف  في  نحوية  ووظيفة  معرفية  أداة  الشعري  للشاهد  توظيفه  كان 

ل. وبهذا تمكنه من لسان العرب، ووعيه بضرورة إحالة الألفاظ إلى مقاصد الشريعة لا إلى ظاهر التأوي

 تتجلى سعة علمه ورسوخه في علوم العربية والسنّة معًا. 

 

 توظيف الشاهد الشعري في تصويب الوهم الحاصل في تفسير قوله: "نحو الحلاب" 

تميز منهج الخطابي بالاعتماد على الشعر في تفسير الألفاظ الغريبة، وردّ ما يُتوهم فيه من    

عض أهل اللغة. وكان يرى في الشعر العربي القديم مرجعًا خطأ أو تصحيف، سواء عند المحدثين أو ب

التفسير  أو  السقيم  الفهم  من  النبوي  الحديث  لحماية  ومعانيها، ووسيلة  الألفاظ  توثيق  في   
ً

أصيلا

غلط    .القاصر وإصلاح  الغريب  بيان  في  الشعر  توظيف  في  ابي 
ّ
الخط منهج  على  البارزة  الأمثلة  ومن 

كان رسول الله صلى  “  :اللغوين، ما رواه أبو داود وغيره عن عائشة رض ي الله عنها، قالتالمحدثين أو  

الله عليه وسلم إذا اغتسل من الجنابة جاء بش يء نحو الحلاب، فأخذ بكفيه فبدأ بشق رأسه الأيمن،  

رأسه على  بهما  فقال  بكفيه  أخذ  ثم  الأيسر،   ,alBukhārī, 1422, 258, Muslim, 318)  ”.ثم 

abwdāwd, 240, alnisāʼī, 1986, 424 .) 

يوافق     تفسير  ناقة، وهو  بة 
ْ
حَل قدر  إناء يسع  إنه  الحلاب،  المراد من  بيان  في  الخطابي  قال 

لسان العرب، حيث يدل على وعاء صغير يكفي لغرض الصب أو الغسل، ثم أشار الخطابي إلى أن 

 خاطئًا، حيث جع
ً

هارة،  الإمام البخاري قد تأوّل هذا اللفظ تأويلا
َّ
له من باب استعمال الطيب في الط

ب
َ
حْل  .alKhaṭṭābī, 1932)  .الذي يُستعمل في غسل اليدين، وهو غير مراد هنا فظن أن المقصود هو المِّ

حلب الذي يُستعمل " :وأورد الخطابي نقدًا ضمنيًا للبخاري في قوله (.1/80 ريد بالمِّ
ُ
وأحسبه توهّم أنه أ

ويستشهد الخطابي    ".لطيب في ش يء، وإنما هو على ما فسّرناه لكفي غسل الأيدي. وليس هذا من ا

ي   :على تفسيره الصحيح ببيت من الشعر الجاهلي، قال الشاعر  فِّ
رَاعٍ... ردَّ عْتَ بِّ و سَمِّ

َ
صَاحِّ هَل رأيتَ أ

لابِّ  ي الحِّ رَى فِّ
َ
  هذا البيت لإسماعيل بن بشار، وهو دليل على أن الحلاب إناء يُصب فيه .  الضرْعِّ مَا ق

 .alKhaṭṭābī, 1932)  .اللبن بعد الحلب، لا علاقة له بالطيب، مما يُعزّز التفسير الذي قدّمه الخطابي

1/80 ; alAzharī, 2001, 5/54 .) 

الأزهري     ومنهم  التصحيف،  في  وقعوا  قد  اللغويين  بعض  أن  إلى  الخطابي  نبّه  - 282)كما 

بالجيم وتشديد اللام، وفسّره بأنه ماء حيث قرأ "الحلاب" على أنه "الجلاب"  م(،  981-895هـ/ 370

الورد، وهو لفظ فارس ي معرّب، لا علاقة له بالسياق النبوي. وقد تبعه في ذلك الحميدي، وكذلك 

...( الهروي  عبيد  أبو  التفسير1010  -/...410  -أورده  هذا  يجزم بصحة  أن  دون  الجيم،  باب  في   م( 

(alKhaṭṭābī, 1932. 1/80 ; alAzharī, 2001, 5/54 ; alḤumaydī, 1995. ṣ505 ; Ibn alJawzī, 

4/261)  ( الجوزي  ابن  أشار  التبس على  597/1201-هـ  510/1116وقد  قد  الموضع  أن هذا  إلى  م( 



I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  of  A r a b ic  L e a r n i n g 
D O I : 10.18860 /ijazarabi.V8i3.34655 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c .i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 1296 

 
Vol. 8 No. 3 / October 2025 
 
Copyright © 2025, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

وقد غلط جماعة في تفسيره، منهم البخاري؛ فإنه ظن الحلاب شيئًا من  "  :جماعة من العلماء، فقال

 "باب من بدأ بالحلاب والطيب  " :صحيحه بقول ثم أضاف أن البخاري بوّب في  "...الطيب
ً

، مستدلا

ستعمل 
ُ
بهذا الحديث وحده، مما يدل على أنه فهم "الحلاب" بمعنى أداة توضع فيها مادة الطيب أو ت

 795 -736(. وقال ابن رجب )Ibn alJawzī, 4/261في التنظيف، وهو توهّم بعيد عن مراد الحديث. )

 تصحيف، م( وزعم بعضهم:  1393-1336هـ/  
ً
أنه الجلاب بالجيم، وأن المراد به: ماء الورد. وهو أيضا

 Ibnوخطأ ممن لا يعرف الحديث. وزعم آخرون: أن الحلاب بالحاء وعاء للطيب، ولا أصل لذلك. ) 

Rajab alḤanbalī, 1994, 1/269, Ibn Ḥajar, 1379, 1/369 .) 

ب   التأويلات  أن هذه  إلى  الخطابي  ينتهي  الكلام  من  وفي ختام  وأن  الحديث،  دلالة  عيدة عن 

تسرّع فيها من كبار المحدثين واللغويين قد جانبوا الصواب، وأن المرجح في فهم لفظ "الحلاب" أن 

سل، لا أداة طيب، ولا ماء ورد
ُ
ويبقى استشهاد الخطابي    .المقصود إناء صغير يكفي لصبّ الماء أثناء الغ

التوظ في  براعته  على   
ً

مثالا الجاهلي  المعنى  بالشعر  أصالة  لتأكيد  الشعرية،  للنصوص  البلاغي  يف 

 اللغوي وإبطال التحريف الدلالي. 

 

 توظيف الشاهد الشعري في ضبط الدلالة اللغوية في تفسير قوله: "الإمام ضامن"

ابي الشواهد الشعرية في بيان معاني الألفاظ الواردة في الحديث النبوي، لا سيّما    
ّ
ف الخط

ّ
وظ

المواطن التي قد يُفهم فيها اللفظ على غير مراده الشرعي أو اللغوي، فالرجوع إلى الأصل اللغوي في  

المعنى،   الفهم وضبط  تدقيق  في  فعّالة   
ً
أداة يُعدّ  العرب  في كلام  الاستعمال  مقرونًا بشواهد  للكلمة 

الغموض أو  التحريف  بعيدًا عن  النبوية  النصوص  ال  .ويكشف عن مقاصد  الأمثلة  بارزة على  ومن 

الحديثي وضبط دلالته حديث النص  في خدمة  الشعر  في توظيف  ابي 
ّ
الخط الإمام ضامن،  "  :منهج 

 ,Abū Dāwūd, 517, alTirmidhī, 1998, 207)  ".والمؤذن مؤتمن. اللهم، أرشد الأئمة واغفر للمؤذنين

Ibn Khuzaymah, 1528, Ibn Ḥibbān, 1988, 562). 

معنى "الضامن" في كلام العرب هو الراعي والحافظ، لا الذي يتحمل فقد أوضح الخطابي أن    

الغرامة أو المال، وقد استعان بذلك بتفسير لغوي دقيق موضحًا أن الضمان هنا هو ضمان الرعاية، 

 ; alKhaṭṭābī, 1932, 1/156)  .ومنه قولهم في الدعاء: في حفظ الله وضمانه، أي في رعايته وعنايته

alBadr alʻAynī, 1999, 2/468, alSuyūṭī, 1424. 1/124)   واستند الخطابي إلى شواهد شعرية لدعم

هذا المعنى، وهو منهج دقيق في خدمة النص النبوي من خلال توظيف التراث العربي الأصيل، ومن  

الشاعر قول  الشواهد  هذه  وأوسعُ.   :أبرز  أغنى  يشقيكِّ  أن  ولله  مالكٍ...  مَّ 
ُ
أ يا  الله  ضَمانُ  رعَاكِّ 

(alMarzūqī, 2003, 921.)    أورده في الحماسة، وفيه  (  231/845-  188/803)وهذه البيت لأبي تمام

أن  يُظهر  الدعاء  في  استعمال صريح  الغرامة، وهو  لزوم  لا على  رعايته،  يدلُّ على  أن "ضمان الله" 



I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  of  A r a b ic  L e a r n i n g 
D O I : 10.18860 /ijazarabi.V8i3.34655 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c .i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 1297 

 
Vol. 8 No. 3 / October 2025 
 
Copyright © 2025, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

  .الضمان في السياق العربي مرادف للحفظ والعناية

أنا الضامن الراعي عليهم وإنما ... يدافع (  110/728-20/641)  :ويشهد لذلك قول الفرزدق  

( مثلي   أو  أنا  أحسابهم  "الضامن   (.alBaghdādī, 1997, 4/465عن  كلمتي  بين  الشاعر  جمع  فقد 

والراعي" ليؤكد أن الضمان هو القيام بأمرهم والدفاع عنهم، لا الالتزام المالي، وهو ما يخدم المعنى  

الحديث: أن الإمام   في  القوم لا ضامن مالٍ المقصود   ; alKhaṭṭābī, 1932, 1/156)  .راعٍ على صلاة 

alKhaṭṭābī, 1982, 1/636 .)    وتبعًا لهذا الفهم اللغوي والشعري، فـ"الإمام ضامن" أي مسؤول عن

حفظ الصلاة على المأمومين وعدّ الركعات، والتحمل في القراءة أو القيام في حالات مخصوصة، وأما 

عناه أنه مؤتمن على الوقت، صادق في تبليغ الناس بدخول الصلاة، وهذه أمانة "المؤذن مؤتمن" فم

 (. alKhaṭṭābī, 1932, 1/156 ; alBadr alʻAynī, 1999, 2/468) .كبرى لا يجوز التساهل فيها

"الإمام ضامن والمؤذن مؤتمن"، ثم   :ويتجلى في الحديث أسلوب بلاغي دقيق، حيث يقابل بين  

لكونهم بحاجة إلى الرشد في مراعاة الصلاة  " اللهم أرشد الأئمة "يأتي الدعاء متناسقًا مع الوظيفة:

وتظهر أهمية    .والمأمومين، و"اغفر للمؤذنين" لما في النداء من نشر الخير، والقيام على عبادة الوقت

اظ الحديث النبوي وإزالة ما قد يُفهم على غير مراده، كما أن  الاستشهاد بالشعر العربي في بيان ألف

الرجوع إلى الأصل اللغوي للكلمة يدعم الفهم الصحيح لمعاني الألفاظ النبوية، وهذا منهج راسخ عند 

الخطابي وغيره من شراح الحديث، يُبرز تلاقي علوم اللغة والبلاغة مع علوم السنة النبوية في خدمة 

 .بط دلالاتهالنص الشريف وض

 

 توظيف الشاهد الشعري في تأويل المجاز في تفسير قوله: "قسمت الصلاة"  

ته في تفسير الألفاظ الحديثية التي قد تُفهم على غير وجهها، وكان    
ّ
ابي بدق

ّ
عُرف الإمام الخط

 خاصة بتحرير دلالاتها في ضوء الاستعمال العربي المأثور، مستعينًا في ذلك بالشعر ا
ً
لعربي يولي عناية

في  تفسيره لمفهوم القسمة  العناية  فيها هذه  التي تتجلى  المواضع  الفهم، ومن  المعنى وتوجيه  لتقوية 

الحديث القدس ي الذي نقله عن أبي هريرة رض ي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "قال الله 

لعبدي،   ونصفها  لي  فنصفها  نصفين،  عبدي  وبين  بيني  الصلاة  قسمت  سأل...". تعالى:  ما  ولعبدي 

(Muslim, 395, Abū Dāwūd, 821, alTirmidhī, 2953, alnisāʼī, 909 .) 

فقد ذهب الخطابي في شرحه لهذا الحديث إلى أن المراد بـ "قسمة الصلاة" هو تقسيم المعاني   

قسم يتضمن الثناء والحمد   :لا الألفاظ، أي أن سورة الفاتحة تنقسم من حيث مضمونها إلى قسمين

وبحسب تحليل الخطابي ينتهي قسم الثناء عند قوله تعالى: إياك   .، وقسم يتضمّن الدعاء والمسألةلله

وبيّن الخطابي أن هذا النوع من    .نعبد، في حين يبدأ قسم الدعاء من قوله: وإياك نستعين، وما بعده

ثاني أطول بكثير من القسمة لا يُراد به التساوي العددي في الألفاظ أو الحروف، وإلا لكان الشطر ال



I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  of  A r a b ic  L e a r n i n g 
D O I : 10.18860 /ijazarabi.V8i3.34655 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c .i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 1298 

 
Vol. 8 No. 3 / October 2025 
 
Copyright © 2025, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

ط مفهوم التنصيف شرح الخطابي للمراد بـ "القسمة" الواردة في الحديث، وبيانه أنها   .الأول، مما يُسقِّ

الكلمات. ) أو  الحروف  في  لفظية  سمة  قِّ لا  والدعاء،  الثناء  بين  معنوية  سمة   ,alKhaṭṭābī, 1932قِّ

 -ل: "نصف السنة إقامة ونصفها سفر"  مث  -واستخدام الخطابي لتعبيرات العرب البلاغية    (.1/204

لبيان أن "النصف" قد يُراد به التمثيل والتقسيم المعنوي لا الحساب العددي. فهذا القول لا يدل  

على التساوي بين النصفين عددًا، بل يُراد به التمييز بين حالتين مختلفتين، وهو ما يُعرف في البلاغة 

على تقوم  التي  التقديرية"،  "القسمة  الدقيق  بـ  الحساب  على  لا  الذهني،  والتصوّر  ودعّم    .المعنى 

إذا متُّ كان الناس نصفين: شامتٌ ... بموتي،   :الخطابي فهمه للحديث بشاهد شعري قال فيه الشاعر

 (. alBaghdādī, 1997. 3/124ومُثنٍ بالذي كنتُ أفعلُ )

  ( السلولي  للعجير  ينسب  البيت  سمة  724 /650 - 105 / /30وهذا  قِّ لتقرير  يُستخدم   ،)

سمة العدد. فالشاعر لا يُراد له أن يقول إن الناس متساوون عدديًا بين شامت ومثنٍ،   الموقف لا قِّ

وهذا المثال الشعري يخدم الخطابي في بيان   .وإنما قصد إلى تصنيف الناس بحسب مشاعرهم نحوه

وقد أيّد هذا التفسير   .النصف" في الحديث هو نصف معنوي، كما في الشعر، لا نصف حسابيأن "

ابن رجب، فقال: "ومما يدل على أنه أراد قسمة المعاني لا الألفاظ قوله: فهذه بيني وبين عبدي، ولا 

ن كلام الله  يجوز أن تكون التلاوة بينه وبين عبده لأن المتلو كلام الله ليس للعبد فيه شرك". فالقرآ

ا فيه، إلا من جهة الامتثال والتلقي، لا من جهة الإنشاء أو القول. 
ً
وحده، لا يمكن أن يكون العبد شريك

 حديثيًا يعزز هذا المعنى، وهو ما رواه أبو هريرة عن النبي صلى الله عليه  
ً

وساق ابن رجب أيضًا مثالا

علم" هنا ليس النصف العددي، بل النصف  فالمراد بـ "نصف ال  .الفرائض نصف العلم  :وسلم أنه قال

من حيث الشرف أو الوظيفة، مما يدل على جريان هذا الأسلوب في السنة، كما هو في اللغة والشعر. 

(Ibn Rajab alḤanbalī, 2001, 2/10 .) 
 

 توظيف الشاهد الشعري في بيان مجاز الإيماء في تفسير قوله: " قالوا: نعم " 

أ   بي هريرة رض ي الله عنه، قال: "صلى بنا رسول الله صلى الله  ذكر الخطابي في ذلك حديث 

م، ثم قام إلى خشبة في 
َّ
عليه وسلم إحدى صلاتي العش يّ، الظهر أو العصر، فصلى بنا ركعتين ثم سل

يقولون:  وهم  الناس  سرعان  خرج  ثم  الغضب.  وجهه  في  يُعرف  عليها،  يده  ووضع  المسجد،  م  مقدَّ

صُرت الصلاة. وفي الناس أب 
ُ
و بكر وعمر، فهاباه أن يكلماه، فقام رجل كان رسول الله صلى الله عليه  ق

صرت الصلاة؟ فقال: لم أنسَ ولم تُقصَر. 
ُ
وسلم يسميه ذا اليدين، فقال: يا رسول الله، أنسيت أم ق

قال: بلى، نسيتَ يا رسول الله، فأقبل النبي صلى الله عليه وسلم على القوم فقال: أصدق ذو اليدين؟ 

م، ثم كبّر وسجد مثل سجوده  قالوا
َّ
: نعم، فرجع النبي إلى مقامه، فصلى الركعتين الباقيتين، ثم سل

 ,alBukhārī, 714, Muslim, 573, Abū Dāwūd, 1008, alTirmidhī, 399)أو أطول، ثم رفع وكبر".  

https://ar.wikipedia.org/wiki/30_%D9%87%D9%80
https://ar.wikipedia.org/wiki/30_%D9%87%D9%80
https://ar.wikipedia.org/wiki/30_%D9%87%D9%80
https://ar.wikipedia.org/wiki/105_%D9%87%D9%80
https://ar.wikipedia.org/wiki/650
https://ar.wikipedia.org/wiki/650
https://ar.wikipedia.org/wiki/650
https://ar.wikipedia.org/wiki/724


I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  of  A r a b ic  L e a r n i n g 
D O I : 10.18860 /ijazarabi.V8i3.34655 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c .i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 1299 

 
Vol. 8 No. 3 / October 2025 
 
Copyright © 2025, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

alnisāʼī, 1225) . 

قبل تحريم الكلام  وقد ردَّ الخطابي على من زعم أن هذا الحديث منسوخ، محتجّين بأنه وقع  

في الصلاة، وبيّن بوضوح أن هذا لا يصح، لأسباب منها: أن تحريم الكلام في الصلاة وقع بمكة، بينما  

رواه  وكذلك  الإسلام،  متأخري  من  الحديث  راوي  هريرة  أبا  لأن  بالمدينة؛  وقعت  اليدين  ذي  حادثة 

بعد   الحادثة  أن  على  يدل  ما  متأخر،  وإسلامه  حُصين،  بن  مران  النسخ عِّ فدعوى  الكلام،  تحريم 

 ساقطة.

وقد تناول الخطابي ما ورد في بعض روايات الحديث من أن الصحابة قالوا: "نعم"، مؤيدين   

أنهم "أومؤا"، أي أشاروا    -الأصح كما في رواية حماد عن أيوب    -لقول ذي اليدين. فبيّن أن الرواية  

لك عند الخطابي على المجاز اللغوي، أي لا يُراد برؤوسهم، أما من روى أنهم قالوا "نعم" بألسنتهم، فذ

التعبير  في  تتوسع  العرب  بأن  ذلك  واستدل على  الإيماء.  أو  الإشارة  به  يُراد  بل  التلفّظ حقيقة،  به 

استدل الخطابي بشاهد شعري يشرح   فتقول: "قلت بيدي" أو "قلت برأس ي"، أي أشرت، لا تكلمت.

. )  قالتْ فيه هذا المجاز البلاغي، وهو:  
ً
 وطاعَة

ً
هُ العَيْنانِّ سَمْعَا

َ
فالعين   (.Ibn manẓūr, 1994, 11/572ل

لا تتكلم حقيقة، ولكن الشاعر جعلها ناطقة تعبيرًا عن الطاعة والانقياد، وهذا من التوسع المجازي  

في التعبير العربي الذي يجعل الإشارة بمثابة الكلام، والمعنى المقصود من الشاهد أن الفعل يُنسب 

 إلى حال صاحبها، فبهذا يخدم الشاهد الشعري الخطابي في توضيح أن قول لأ 
ً
عضاء لا تنطق إشارة

 الصحابة "نعم" كان بالإيماء لا بالنطق، فحُمل اللفظ على المجاز. 

ويؤكد الخطابي أن الكلام في الصلاة محظور إلا إذا كان استجابة للنبي صلى الله عليه وسلم،   

 بآية: }استجيبوا
ً

[. وساق لذلك قصة أبيّ بن 24لله وللرسول إذا دعاكم لما يحييكم{ ]الأنفال:    مستدلا

كعب رض ي الله عنه، حين مر به النبي صلى الله عليه وسلم فدعاه وهو يصلي، فلم يجبه، فأنكر عليه  

ا بالآية، مما يدل على أن الرد على النبي يجوز ولو أثناء الصلاة، فهو استثناء من الن هي  النبي، محتجًّ

عن الكلام. ويُظهر الخطابي قدرة عالية على توظيف الأدب والبلاغة في خدمة الفقه والحديث. فقد  

استعمل شاهدًا شعريًا دقيقًا في تخريج معنى مجازي يصون الحديث من التعارض ويُبقي على أحكامه  

اللغة والشرع،   بين  الذي يجمع  التأويلي،  الخطابي  المثال يعكس منهج  ويدل على عمق قائمة. وهذا 

 وعيه بـ أنساق التعبير العربي وأساليب المجاز في بيان السنة النبوية. 

 

 "  توظيف الشاهد الشعري في دفع التأويلات العقدية الخاطئة في تفسير قوله: "لا يملُّ

  
ُ
عد المفاهيم العقدية من أكثر المواطن التي تحتاج إلى دقة في الفهم والتأويل، لا سيما فيما  ت

ابي في توظيف الدلالة اللغوية لحماية هذه المفاهيم 
ّ
يتعلق بصفات الله تعالى، ومن هنا يبرز دور الخط

نها، أن رسول من الفهم الخاطئ والتأويل المضلل، وقد استدل عل ذلك بحديث عائشة رض ي الله ع



I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  of  A r a b ic  L e a r n i n g 
D O I : 10.18860 /ijazarabi.V8i3.34655 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c .i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 1300 

 
Vol. 8 No. 3 / October 2025 
 
Copyright © 2025, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

ى تملوا".   فَلوا من العمل ما تطيقون، فإنَّ الله لا يملُّ حتَّ
ْ
 ,alBukhārī)الله صلى الله عليه وسلم قال: "اك

1151, Muslim, 782, Abū Dāwūd, 1368, alKhaṭṭābī, 1932, 1/280).    وقد فسّر الخطابي هذا

أي أن الله لا يترك الجزاء أو يقطع العطاء بسبب  الحديث، بأن الله تعالى لا يملّ أبدًا، ولو ملّ العباد، 

، وهذا المعنى يشير إلى دوام الفضل الإلهي وإن انقطع اجتهاد  
ً

تقصير العبد، وإنما يبقى فضله متصلا

العبد، وقد أوضح الخطابي أن معنى "يملّ" هنا هو يترك، كما في اللغة: "ملّ الش يء" أي تركه وأعرض 

 .عنه

وا وعرض الخطابي أيضًا ت 
ّ
 آخر للحديث مفاده: أن الله لا يملّ من إثابة عباده ما لم يمل

ً
أويلا

إلى  يدعو  مما  العبادة،  في  النشاط  ودوام  الإلهي  العطاء  ثبات  بين  يربط  فهو  والعمل،  الطاعة  من 

البلاغي المقصود من  الاستمرار وعدم الانقطاع، المعنى  الخطابي ببيت من الشعر لبيان  واستشهد 

ى   م(.525- ق ب/ ... 70 -)... قول الشنفرى الحديث، وهو  رَّ حَتَّ  يَمَلُّ الشَّ
َ

رْقٍ ... لا خِّ يْلٌ بِّ
َ
ي هُذ نِّّ يَتْ مِّ صَلِّ

وا
ُّ
،   (. alMarzūqī, 2003. ṣ592)    يَمَل

ً
والمعنى أن صاحب البيت لا يترك الشر ما لم يتركه أعداؤه أولا

"أن الله لا يمل  : ر ما ورد في الحديثأي أن استمراره في الفعل مرهون بانقطاع فعل خصمه، وهو نظي

فالبيت يُستخدم لتقريب المعنى العقلي المجرد في الحديث عن طريق تصوير أدبي مألوف،    ".حتى تملوا

   .(alKhaṭṭābī, 1932, 1/280ما يعكس براعة الخطابي في توظيف الشعر لخدمة النص النبوي. )

ف   
َّ
وظ كيف  الموضع  هذا  في  للحديث  ويتجلى  والتربوية  العقدية  المعاني  في خدمة  الشعر  الخطابي 

فالشاهد الشعري وسيلة بلاغية لفهم عمق النص النبوي وتقديمه للمتلقي بأسلوب يقرب    .النبوي 

المعنى ويزيل اللبس، وهذا يعكس اتساع أفق الخطابي اللغوي ووعيه بتوظيفه الأدب في شرح السنن  

 .وتثبيت مفاهيمها في الذهن

 

 ظيف الشاهد الشعري في تأكيد المعنى عند القلب البلاغي في قوله: "زينوا القرآن بأصواتكم"تو 

لم يقف الخطابي عند ظاهر اللفظ، بل سبر غوره مستعينًا بأدوات البلاغة العربية، ومنها  

الذوق  يُستنكرها  لا  العرب،  في كلام  والتأخير، وهي ظاهرة شائعة  التقديم  أو  الألفاظ  قلب  ظاهرة 

الشاهد الشعري  إلى  الخطابي  التوضيح لجأ  في  المعنى المقصود، وإمعانًا  السياق على  إذا دلّ  العربي 

في  العرب  اعتادته  ما  يوافق  بما  ل،  المؤوَّ وتؤكد  الغامض  تقرّب  فصيحة،  استدلال  وسيلة  بوصفه 

النبي صلى الله   ومن الأحاديث التي تبرز فيها أهمية هذا التوظيف الفني والذوقي، قول   .نظمها ونثرها

كم". )  نوا القرآنَ بأصواتِّ  (. Muslim, 792, Abū Dāwūd, 1468, alnisāʼī, 1015عليه وسلم: "زَيِّّ

زينوا   به،  المقصود  أن  أي  الألفاظ،  قلب  باب  من  الحديث  هذا  أن  الخطابي  أوضح  فقد 

 .الصوت عند ترتيله  أصواتكم بالقرآن، لا العكس، فالمعنى أن القرآن هو الأصل، والتزيين إنما يقع على

وهذا التأويل يسير على ما عرف عند البلاغيين من ظاهرة القلب أو التقديم والتأخير، حيث يُقصد 



I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  of  A r a b ic  L e a r n i n g 
D O I : 10.18860 /ijazarabi.V8i3.34655 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c .i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 1301 

 
Vol. 8 No. 3 / October 2025 
 
Copyright © 2025, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

ا
ً
واستشهد الخطابي بعدد من الأمثلة   .المعنى الصحيح من خلال إعادة ترتيب الألفاظ ذهنًا لا لفظ

": أي عرضها صاحبها"عُرِّضَ  :المشابهة في اللغة العربية لتقوية وجه التأويل، منها
ُ
ة
َ
اق "إذا طلعت  .تِّ النَّ

وهذه كلها أمثلة   ."استوت العود على الحرباء": أي استوت الحرباء على العود  .الشعرى": أي إذا ظهرت 

 .لأساليب لغوية يقلب فيها الترتيب دون أن يختل المعنى

جاء   -م(  603-550ق ه/  72-19هذا البيت لخداش بن زهير )  -واستشهد الخطابي ببيت من الشعر  

حُمْرِّ ) :فيه
ْ
رَةِّ ال يَاطِّ الضَّ قَى الرِّّمَاحُ بِّ

ْ
ش

َ
 بَيْنَهَا ... وَت

َ
 هُوَادَة

َ
 لا

ً
يْلا

َ
بُ خ

َ
رْك

َ
 (. alKhaṭṭābī, 1932, 1/290وَت

 .والصواب في المعنى: تشقى الضياطرة بالرماح، أي أن التعب يصيب الخيول بسبب الرماح لا العكس

المعنى  وقد ساق الخطابي هذا   في مواقع مخصوصة إذا كان  القلب  البلاغة تقبل  البيت ليوضح أن 

يعكس هذا الموضع   .(alKhaṭṭābī, 1932, 1/290)  .واضحًا وسياق الكلام يؤدي إلى الفهم الصحيح 

النبوي،  الحديث  الشعرية واللغوية لشرح  الشواهد  في توظيف  الخطابي  السنن" براعة  من "معالم 

الفهم البلاغي للنص، فالشعر وسيلة إيضاح دقيقة تُقرب للقارئ المراد النبوي  وخاصة فيما يتعلق ب

 .من خلال ما هو مألوف في لغة العرب وأساليبهم 

 

 توظيف الشاهد الشعري في كشف المجاز البلاغي في تفسير قوله: "أذن الله" 

سهم العبارات المجازية في الأحاديث النبوية في إيصال المعاني العميقة بلغ 
ُ
ة بليغة، غير أن ت

ابي في بيان وجوه المجاز وتقريبها  
ّ
خذ على ظاهره، وهنا يأتي دور الخط

ُ
المجاز قد يكون موضع لبس إن أ

ويستدل لذلك بحديث أبي هريرة رض ي الله عنه،   .إلى الأفهام عبر أدوات اللغة، ومنها الشاهد الشعري 

نَ اُلله لش ي ذِّ
َ
نَ لنبيٍّ حسن الصوت، يتغنى بالقرآن يجهر أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "ما أ ذِّ

َ
ءٍ ما أ

فقد أوضح الخطابي    .(alBukhārī, 5024, Muslim, 792, Abū Dāwūd, 1473, alnisāʼī, 1017به". )

ن" هو استمع، وهو من الألفاظ التي تستخدم في   ذِّ
َ
أن المقصود بقول النبي صلى الله عليه وسلم "أ

نَ للش يء، أي استمع له، وهو استعمال صحيح معروف، وأن الحديث  أذِّ  : اللغة بهذا المعنى، فيُقال

إنما جاء على سبيل التوسع والمجاز في التعبير، فالمراد أن الله يرض ى عن تلاوة النبي صلى الله عليه  

وسلم للقرآن بصوته الحسن، ويُقبل عليه بالإعجاب والرحمة، وهذا من باب الخطاب بما تعارف 

لغته في  الناس  الشعر    .  (alKhaṭṭābī, 1932. 1/289)  .معليه  من  ببيتٍ  الخطابي  وهذا    - واستشهد 

ي سَمَاعٍ    :جاء فيه  -(747–680هـ /   130–60البيت لعدي بن يزيد  ) ي فِّ  هَمِّّ
نَّ دَدَنْ ...إِّ لْ بِّ

َّ
عَل

َ
هَا القلبُ ت يُّ

َ
أ

(  . نِّ
َ
ذ
َ
ن" بمعنى استمع، وهو ما يقوي والشاهد هنا يؤكد استخدام    .(alKhaṭṭābī, 1932. 1/289وَأ

َ
ذ
َ
"أ

ويوضح الخطابي بهذا التحليل كيف أن الحديث استُعمل فيه اللفظ    .تفسير الخطابي للفظ الحديث

 بمعناه المجازي، لا على ظاهره الحس ي، وهذا شائع في لسان العرب.  

القبول   الحس ي، بل  السمع  ليس بمعنى  إلى الله تعالى هنا  والرض ى، وهذا من فإسناد الأذن 



I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  of  A r a b ic  L e a r n i n g 
D O I : 10.18860 /ijazarabi.V8i3.34655 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c .i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 1302 

 
Vol. 8 No. 3 / October 2025 
 
Copyright © 2025, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

دقيق بلاغة التعبير. وإطلاق هذا من الله تعالى على سبيل التوسع والمجاز وخاطبهم على قدر تعارفهم  

 (. alAskarī, 1402. 1/256ومعناه الرض ى من الله سبحانه بما يأتيه والإقبال عليه بالرحمة والمغفرة. )

ا في  الخطابي  براعة  السنن"  "معالم  من  الموضع  هذا  اللغوي ويبين  الشرح  لتقوية  الشعر  ستعمال 

إلى  السبيل  هو  الدقيق  البلاغي  الفهم  أن  د  ِّ
ّ
ليؤك الشعري  الشاهد  استدعى  النبوي، حيث  للحديث 

إدراك مراد النبي صلى الله عليه وسلم، وهو بذلك يُبرز دور الشعر واللغة في خدمة السنة النبوية من 

 .ي الأصيلحيث الشرح والتفسير والتقريب إلى الفهم العرب 
 

 توظيف الشاهد الشعري في توضيح المعاني المجازية في قوله: "مداد كلماته"

 لغويًا   
ً

تشكل المجازات اللفظية في النصوص النبوية بابًا من أبواب البلاغة التي تستدعي تأملا

ابي في توظيف  
ّ
دقيقًا، خاصة حين تعبّر عن المعاني العظيمة بصيغ محسوسة، ويبرز هنا دور الخط

ذلك ا على  ويستدل  دلالاتها،  في  يشكل  قد  ما  ورفع  المجازية  المعاني  هذه  لتقريب  الشعرية  لشواهد 

"سبحان الله  يقول:  كان  وسلم  عليه  صلى الله  رسول الله  أن  عنهما،  رض ي الله  عباس  ابن  بحديث 

 (. Muslim, 2726, Abū Dāwūd, 1503وبحمده عدد خلقه ورضاء نفسه وزنة عرشه ومداد كلماته". )

وهذا   .أي قدر ما يوازيها في العدد والكثرة، والمداد هنا بمعنى المدد   "مداد كلماته"قال الخطابي: قوله  

النوع من التعبير يُراد به الحصر والامتداد، لا أن كلمات الله تقاس بالحجم أو الكيل الحقيقي، بل  

ر عن كثرة لا تُحص ى  .هو تمثيل بلاغي يقرِّّب المعنى للذهن، ويُعبِّّ

فيه  جاء  الشعر  من  ببيتٍ  الخطابي  سُرجٌْ،   :استشهد  نّها...مَصابيحُ 
َ
كأ  ِّ

ّ
ف

ُ
ك
َ
بالأ بارِّقاتٍ  وْا 

َ
رَأ

دادِّ ) مِّ دَتْ بِّ وقِّ
ُ
وهذا يوضح أن المداد يعني الامتداد  أي بمدد من الزيت،  (.alKhaṭṭābī, 1932, 1/294أ

الحديث معنى  توضيح  في  يُسهم  ما  وهو  أ  .والكثرة،  الفراء  عن  نقل  على  كما  "المدّ"  تجمع  العرب  ن 

دادِّ البحرِّ )  :"مداد"، واستشهد ببيت آخر عْرِّ ... وخير مُدٍّ من مِّ  ,alKhaṭṭābīمَا يَرْنَ في البحرِّ بخير سِّ

في  .(1/294 ,1932 يُسهم  مما  يُحد،  لا  الذي  الواسع  الامتداد  بمعنى  "المداد"  توظيف  يظهر  وفيه 

وسلم: "ومداد كلماته". ويُفهم من هذا أن التسبيح الوارد  توضيح المقصود بقول النبي صلى الله عليه 

ه يُكيل أو يزن بميزانٍ مجازي  ر على نحوٍ يوازي كلمات الله في كثرتها وامتدادها، وكأنَّ في الحديث يُقدَّ

، فـالكلمات لا تُكال ولا  ا من جهة الحسِّّ يُعبر عن الوفرة العظيمة. غير أن هذا التقدير ليس حقيقيًّ

الحسية.تُوزن،   الحصر  مقادير  في توظيف   ولا تدخل تحت  براعته  الخطابي  يُبرز  هذا الموضع  وفي 

لتوضيح  العربي  بالشعر  استعان  حيث  للحديث،  والبلاغي  اللغوي  الشرح  لدعم  الشعري  الشاهد 

التي لا تُدرك إلا بذوق لغوي رفيع الشعر   .المعاني المجازية والمركبة  ويُجسد ذلك أحد أوجه خدمة 

ث النبوي، إذ يسهم في شرح المعاني الدقيقة وتثبيت الفهم السليم في ذهن المتلقي، ويُبيّن تلاحم  للحدي

 .اللغة والشعر والحديث في بناء الفقه والبلاغة الإسلامية



I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  of  A r a b ic  L e a r n i n g 
D O I : 10.18860 /ijazarabi.V8i3.34655 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c .i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 1303 

 
Vol. 8 No. 3 / October 2025 
 
Copyright © 2025, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

 توظيف الشاهد الشعري في توضيح المعنى المجازي في تفسير قوله: "لا يسمع" 

لغويًا   
ً
تأويلا النبوية  الألفاظ  بعض  حين    تتطلب  خاصة  البلاغية،  مراميها  يكشف  دقيقًا 

ابي لبيان هذه المجازات 
ّ
الخط يُفهم على غير وجهه. وقد تصدّى الإمام  تنطوي على مجاز لغوي قد 

أبي  ويستدل على ذلك بحديث  العرب،  في لسان  المألوفة  والشعرية  اللغوية  الشواهد  اعتمادًا على 

 بك من أربع: من علمٍ    : عليه وسلم يقول هريرة رض ي الله عنه، كان رسول الله صلى الله
ُ
هُمَّ إني أعوذ

َّ
"الل

( يُسمع".  لا  دعاءٍ  ومن  تشبع،  لا  نفسٍ  ومن  يخشع،  لا  قلبٍ  ومن  ينفع،   Muslim, 2722, Abūلا 

Dāwūd, 1548, alnisāʼī, 5442 .)  الخطابي قوله: "لا يُسمع" معناه: لا يُجاب، واستشهد على    :قال 

ثم استشهد بقول   .استجاب الله لمن حمده :، أي"مام: "سمع الله لمن حمدهذلك بقول المؤذن أو الإ 

ولُ   )  الشاعر:
ُ
ق
َ
أ مَا  ُ يَسْمَعُ 

َّ
ونَ اللَّ

ُ
... يَك  

َّ
لا
َ
أ فْتُ  ى خِّ َ حَتَّ

َّ
أي، لا   (.alKhaṭṭābī, 1932, 293دَعَوْتُ اللَّ

 .alKhaṭṭābī, 1932)يجيب ما أدعو به، لا أنه لا يسمع سمع إدراك، بل لا يسمع سمع استجابة.   

بمعنى     (.1/293 الحديث  في  استُعمل  يُسمع"  "لا  في  علاقته  "يُجيب"المجاز  مرسل  مجاز  وهذا   ،

 :السببية؛ لأن السمع سبب في الإجابة، واللغة العربية تحتمل هذا الأسلوب كثيرًا، ومنه قوله تعالى

]النمل:   الموتى{  سمع 
ُ
ت لا  الأذن80}إنك  سمع  يسمعون  لا  أنهم  لا  يُفيد،  ما  إليهم  ذ  تُنْفِّ لا  أي:   ،]. 

(alKhaṭṭābī, 1932. 1/293 .) 

والحديث جمع بين أربع مهلكات، كل منها يشير إلى خلل في جانب من الجوانب الأربعة في حياة   

الفكر والمعرفة  :علم لا ينفع  :الإنسان في  في الإيمان والوجدان  قلب  .خلل  نفس لا   .لا يخشع: خلل 

 alBadr)  .دعاء لا يُسمع: خلل في العلاقة مع الله، وانقطاع أثر العمل  .تشبع: خلل في السلوك والشهوة

alʻAynī, 1999. 5/458.)   أن النبي صلى الله عليه وسلم، وحرصه على  ر عمق دعاء  والحديث يُظهِّ

 
ً

كما يشير إلى أن العلم المجرد    .، والدعاء مستجابًا، والنية خالصةيكون العلم نافعًا، والعمل مقبولا

بلا أثر، والقلب القاس ي، والنفس الطماعة، والدعاء غير المستجاب هي من علامات الخلل في الدين، 

 ,alKhaṭṭābīدعوتُ اَلله حتى خفتُ ألا ... يكونَ اُلله يسمعُ ما أقولُ ) :واستدل على ذلك بقول الشاعر

وهو يعبر عن حالة يأس أو تردد عاطفي، لكنه لا يقصد نفي سمع الله، بل يخاف ألا  .(1/293 .1932

يُجاب دعاؤه، كما فسره الخطابي، والحديث يجمع بين بلاغة الدعاء، ودقة البيان النبوي، والمجاز  

مج من  السمع،  معنى  في  التوسع  إلى  النظر  يلفت  الخطابي  وتفسير  اللفظي.  والتوازن  رد اللغوي، 

 .الإدراك إلى الاستجابة، وهو مظهر من مظاهر العمق الدلالي في اللغة العربية والبيان النبوي 

 

 الخاتمة 

خدمة    في  العربي  والشعر  اللغة  توظيف  في  ابي 
ّ
الخط الإمام  لمنهج  التحليلية  الدراسة  بعد 

ديثي، يجمع بين الحديث النبوي، تبيّن أن هذا العالم الجليل قد أسس لنموذج فريد في التفسير الح



I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  of  A r a b ic  L e a r n i n g 
D O I : 10.18860 /ijazarabi.V8i3.34655 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c .i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 1304 

 
Vol. 8 No. 3 / October 2025 
 
Copyright © 2025, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

ابي يُعدّ من أوائل المحدثين 
ّ
الدقة اللغوية، والحس البلاغي، وسلامة المقصد الشرعي، يتبيّن أن الخط

الذين وظفوا علوم اللغة وخاصة علم الغريب والنحو والشعر والنثر في تحليل الحديث وشرحه، وكان  

العص مختلف  في  الحديث  عليه شراح  اعتمد   
ً

أصيلا لغويًا  مع   .ور مرجعًا  يتعامل  لم  الخطابي  وأن 

ترجيح   في  تأسيسية  تأويلية  أداة  بوصفه  استثمره  بل  بلاغية،  زخرفة  مجرد  بوصفه  العربي  الشعر 

الحديثي الفهم  تصويب  في  كبيرة  لغوية  مما منحه سلطة  الخاطئة،  القراءات  وتفنيد  وأن   .المعاني، 

ابي أظهر وعيًا دقيقًا بالمجاز والتوسع  
ّ
الدلالي في العربية، فجعل من الشعر وسيلة لبيان المعاني الخط

 
ً

المجازية للألفاظ النبوية، كما في تفسير "قسمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين"، حيث قدّم تأويلا

ابي في تفسيره لحديث "إن الله لا يمل حتى    .دقيقًا للقسمة باعتبارها معنوية لا عددية
ّ
كشف الخط

ية وعقدية في آنٍ واحد، إذ استخدم الشاهد الشعري لنفي الصفات غير اللائقة تملوا" عن براعة بلاغ

الصفة  لا  السلوكي  التلازم  دائرة  في  يدور  الحديث  أن  مبيّنًا  المجازي،  المقصود  وإثبات  تعالى،  بالله 

 .الذاتية

ابي على المجاز الشعري لتفسير إشارات الصحابة وألفاظهم، كما في حديث ذي  ا
ّ
عتمد الخط

يدين، مؤكدًا أن "القول" مجاز عن "الإيماء"، وهو توجيه دقيق يزيل التعارض بين الحديث وحكم ال

الروايات بين  ا 
ً
تماسك أكثر  لفهم  ويؤسس  الصلاة،  في  المنهج   .الكلام  هذا  خلال  من  ابي 

ّ
الخط رسّخ 

معتبرًا لفهم النص التكامل بين اللسان العربي ومقاصد السنة، وجعل من الشعر الجاهلي مصدرًا  

النبوي، بما يكشف عن حسٍّ علمي عميق في توظيف التراث اللغوي في حماية المعاني الشرعية من 

ابي على رؤية تأويلية متقدمة تربط بين علوم اللغة والحديث،   .التحريف أو التصحيف
ّ
دلّ منهج الخط

اللفظ، وسياق الخطاب، و  النبوي، يحترم دقة  ولهذا   .مقاصد الشريعةوتؤسس لفهم متين للنص 

البحث  من  مزيدًا  وتستحق  الحديثية،  الدراسات  تطور  تاريخ  في  مهمة  حلقة  ابي 
ّ
الخط جهود  عدّ 

ُ
ت

 والاهتمام. 

 

 المصادر والمراجع
Abū Dāwūd, Sulaymān ibn alAshʻath. Sunan Abī Dāwūd (taḥqīq : Muḥammad Muḥyī 

alDīn ʻAbd alḤamīd). Bayrūt : alMaktabah alʻAṣrīyah. 

Aḥmad ibn Ḥanbal, Aḥmad ibn Muḥammad. (2001). Musnad al-Imām Aḥmad ibn Ḥanbal 

(Shuʿayb al-Arnāʾūṭ, ʿĀdil Murshid, et al., Eds.; Supervised by ʿAbd Allāh ibn 

ʿAbd al-Muḥsin al-Turkī, 1st ed.). Muʾassasat al-Risālah. 

Alanbārī, ʻAbd alRaḥmān ibn Muḥammad. (1424h / 2003m). alInṣāf fī masāʼil alkhilāf 

bayna alnaḥwīyīn : alBaṣrīyīn wa-alKūfīyīn. Bayrūt : alMaktabah alʻAṣrīyah. 

Alʻaynī, Badr alDīn Maḥmūd ibn Aḥmad. (1420h / 1999M). sharḥ Sunan Abī Dāwūd 

(taḥqīq : Abū alMundhir Khālid ibn Ibrāhīm al-Miṣrī, 7 majladāt). alRiyāḍ: 

Maktabat alRushd. 



I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  of  A r a b ic  L e a r n i n g 
D O I : 10.18860 /ijazarabi.V8i3.34655 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c .i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 1305 

 
Vol. 8 No. 3 / October 2025 
 
Copyright © 2025, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

Alazharī, Abū Manṣūr Muḥammad ibn Aḥmad. (2001M). Tahdhīb allughah (taḥqīq: 

Muḥammad ʻAwaḍ Murʻib, 8 majladāt). Bayrūt : Dār Iḥyāʼ alTurāth alʻArabī. 

Alʻaẓīm Ābādī, Muḥammad Ashraf ibn Amīr. (1415h). ʻAwn alMaʻbūd sharḥ Sunan Abī 

Dāwūd (alṬabʻah athāniyah, 14 mjldan). Bayrūt : Dār al-Kutub alʻIlmīyah. 

Albaghdādī, ʻAbd alQādir. (1994m). Khizānat aladab wlbb Lubāb Lisān alʻArab 

(alṬabʻah almuḥaqqaqah). alQāhirah : Dār al-Kutub alʻIlmīyah. 

Albukhārī, Muḥammad ibn Ismāʻīl. (1422h). alJāmiʻ alṣaḥīḥ (Ṣaḥīḥ alBukhārī) (taḥqīq: 

Muḥammad Zuhayr ibn Nāṣir alNāṣir, 9 ajzāʼ). Bayrūt : Dār Ṭawq alnajāh. 

Aldhahabī, Shams al-Dīn Muḥammad ibn Aḥmad ibn ʿUthmān. (1985). Siyar Aʿlām 

alNubalāʾ (3rd ed., Supervised by Shuʿayb alArnāʾūṭ, Introduced by Bashshār 

ʿAwwād Maʿrūf, 25 vols.). Muʾassasat alRisālah. 

Alḥumaydī, Muḥammad ibn Fattūḥ. (1415h / 1995m). tafsīr Gharīb mā fī alṣaḥīḥayn 

(taḥqīq : Zubaydah Muḥammad Saʻīd ʻAbd al-ʻAzīz). alQāhirah : Maktabat 

alSunnah. 

Aljundī, Fāṭimah. (2024). alImām alKhaṭṭābī wa-Ārāʾuhu alNaḥwiyyah wa-alṢarfiyyah 

fī Kitābihi “Maʿālim alSunan”. Majallat Kulliyat al-Dirāsāt al-Islāmiyyah wa-

alʿArabiyyah lil-Banāt bi-Kafr al-Shaykh – Jāmiʿat alAzhar, (43), Issue 2, May, 

1445 AH / 2024 CE. 

Alkhalīl ibn Aḥmad. (1416h / 1995m). alJamal fī alnaḥw (taḥqīq : Fakhr alDīn Qabāwah, 

alṬabʻah alkhāmisah). Juzʼ wāḥid. 

Alkhaṭṭābī, Ḥamad ibn Muḥammad. (1351h / 1932m). Maʻālim alsunan sharḥ Sunan Abī 

Dāwūd. Ḥalab : alMaṭbaʻah alʻIlmīyah. 

Almarzūqī, Aḥmad ibn Muḥammad ibn alḤasan. (1424h / 2003m). sharḥ Dīwān 

alḤamāsah li-Abī Tammām (taḥqīq : Gharīd al-Shaykh). Bayrūt : Dār alKutub 

alʻIlmīyah. 

AlMubārakfūrī, Abū alʻUlā Muḥammad ʻAbd alRaḥmān. Tuḥfat alAḥwadhī bi-sharḥ 

Jāmiʻ alTirmidhī (10 majladāt). Bayrūt : Dār alKutub alʻIlmīyah. 

AlNawawī, Yaḥyá ibn Sharaf. (1392h). alMinhāj sharḥ Ṣaḥīḥ Muslim ibn al-Ḥajjāj 

(alṬabʻah althāniyah, 9 majladāt fī 18 jzʼan). Bayrūt : Dār Iḥyāʼ alTurāth alʻArabī. 

Alnisāʼī, Aḥmad ibn Shuʻayb. (1406h / 1986m). alMujtabá min alsunan (alsunan 

alṣughrá) (taḥqīq : ʻAbd alFattāḥ Abū Ghuddah, 8 majladāt). Ḥalab: Maktab 

alMaṭbūʻāt alIslāmīyah. 

AlShāfiʻī, Muḥammad ibn Idrīs. (1410h / 1990m). ikhtilāf alḥadīth. mulḥaq bi-« alumm 

». Bayrūt : Dār alMaʻrifah. 

AlShawkānī, Muḥammad ibn ʻAlī. (1413h / 1993M). Nayl al-awṭār sharḥ Muntaqá 

alakhbār (taḥqīq : ʻIṣām alDīn alṢabābiṭī, 8 majladāt). Miṣr : Dār alḥadīth. 

AlSuyūṭī, ʻAbd alRaḥmān ibn Abī Bakr. (1418h / 1998M). al-Muzʹhir fī ʻulūm allughah 

wa-anwāʻhā (taḥqīq : Fuʼād ʻAlī Manṣūr). Bayrūt : Dār alKutub alʻIlmīyah. 

AlTirmidhī, Muḥammad ibn ʻĪsá. (1998M). Sunan alTirmidhī (taḥqīq: Bashshār ʻAwwād 

Maʻrūf, 6 majladāt). Bayrūt : Dār alGharb alIslāmī. 

Ibn ʻAbd alBarr, Abū ʻUmar Yūsuf ibn ʻAbd Allāh. (1387h). alTamhīd li-mā fī 

alMuwaṭṭaʼ min almaʻānī wa-alasānīd (taḥqīq : Muṣṭafá alʻAlawī, wa-Muḥammad 

alBakrī, 24 mjldan). alRabāṭ : Wizārat alAwqāf alMaghribīyah. 

Ibn Ḥajar, Aḥmad ibn ʻAlī al-ʻAsqalānī. (1379h). Fatḥ al-Bārī sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī (13 

mjldan). Bayrūt : Dār al-Maʻrifah . 



I J A Z  A R A B I :  J o u r n a l  of  A r a b ic  L e a r n i n g 
D O I : 10.18860 /ijazarabi.V8i3.34655 
I S S N ( p r i n t ) :  2 6 2 0 - 5 9 1 2  | I S S N ( o n l i n e ) : 2 6 2 0 - 5 9 4 7 
e j o u r n a l . u i n - m a l a n g . a c .i d / i n d e x . p h p / i j a z a r a b i / i n d e x  | 1306 

 
Vol. 8 No. 3 / October 2025 
 
Copyright © 2025, This is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

Ibn Ḥibbān alBustī, Muḥammad ibn Ḥibbān ibn Aḥmad. (1993). Ṣaḥīḥ Ibn Ḥibbān 

biTartīb Ibn Balbān (Shuʿayb alArnāʾūṭ, Ed., 2nd ed., 18 vols.). Muʾassasat 

alRisālah. 

Ibn Ḥibbān, Muḥammad ibn Ḥibbān alBustī. (1408h / 1988m). aliḥsān fī Taqrīb Ṣaḥīḥ 

Ibn Ḥibbān (taḥqīq : Shuʻayb al-Arnāʼūṭ, 18 mjldan tqryban). Bayrūt: Muʼassasat 

alRisālah . 

Ibn Jinnī, Abū alFatḥ ʻUthmān. alKhaṣāʼiṣ (al-Ṭabʻah al-rābiʻah, 3 ajzāʼ). alQāhirah: 

alHayʼah alMiṣrīyah alʻĀmmah lilKitāb. 

Ibn Khuzaymah, Muḥammad ibn Isḥāq. Ṣaḥīḥ Ibn Khuzaymah (taḥqīq: Muḥammad 

Muṣṭafá alAʻẓamī, 4 majladāt). Bayrūt : alMaktab alIslāmī. 

Ibn manẓūr, Jamāl alDīn Muḥammad ibn Mukarram. (1414h / 1994m). Lisān alʻArab 

(taḥqīq : Muḥammad Karrū). Bayrūt : Dār Ṣādir. 

Ibn Qutaybah, ʻAbd Allāh ibn Muslim. (1423h). alshiʻr wa-alshuʻarāʼ (taḥqīq: Aḥmad 

Muḥammad Shākir). alQāhirah : Dār alḥadīth. 

Ibn Rajab alḤanbalī, ʻAbd alRaḥmān ibn Aḥmad. (1417h / 1996m). Fatḥ alBārī sharḥ 

Ṣaḥīḥ alBukhārī (taḥqīq Jamāʻat min albāḥithīn, 9 majladāt). alMadīnah 

alMunawwarah : Maktabat alGhurabāʼ alAtharīyah. 

Ibrāhīm, Hāshim Ismāʿīl. (2010). al-Imām alKhaṭṭābī wa-Manhajuhu fī “Maʿālim 

alSunan”. Majallat alSharīʿah wa-alDirāsāt al-Islāmiyyah – alKuwayt, (16), 

Ramaḍān, 1431 AH / 2010 CE. 

Muslim, Muslim ibn alḤajjāj. Ṣaḥīḥ Muslim (taḥqīq : Muḥammad Fuʼād ʻAbd alBāqī, 5 

majladāt). Bayrūt : Dār Iḥyāʼ alTurāth alʻArabī. 

Sībawayh, ʻAmr ibn ʻUthmān. (1408h / 1988m). alKitāb (taḥqīq: ʻAbd alSalām 

Muḥammad Hārūn). alQāhirah : Maktabat alKhānjī.    

Yāqūt alḤamawī, Shihāb alDīn Abū ʿAbd Allāh. (1993). Muʿjam al-Udabāʾ = Irshād 

alArīb ilā Maʿrifat alAdīb (Iḥsān ʿAbbās, Ed., 1st ed., 7 vols.). Dār alGharb 

alIslāmī. 
 


