JIE : Journal of Islamic Education

Vol. 7 No. 1 Januari-Juni 2025

P-ISSN 2086-5902 | e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860 273

Teosofi Falsafi Sebagai Panduan Etika Dalam Interaksi

Sosial Sehari-Hari

Rahma Yussy Ayuda
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
rahmayussyayunda@gmail.com
Yusnani Afida
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
yusnaniyusnani72@gmail.com
Yuani Elia Romanova
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang

liaayuani@gmail.com

ABSTRAK

Article history:
Received: Januari 2025
Revised: Februari 2025
Accepted: April 2025

Keywords:
Philosophical
Theosophy; Social
Ethics; Social
Interaction; Ethical
Development

Penelitian ini berfokus pada penggunaan teosofi
falsafi sebagai panduan etika dalam interaksi sosial
sehari-hari. Dalam penelitian ini, penulis mempelajari
bagaimana teosofi falsafi dapat membantu individu
dalam mengembangkan etika yang lebih baik dalam
berinteraksi dengan orang lain. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa teosofi falsafi dapat menjadi
panduan yang efektif dalam mengembangkan etika
sosial yang lebih baik, terutama dalam situasi-situasi
yang kompleks dan ambigu. Penelitian ini juga
menunjukkan bahwa teosofi falsafi dapat membantu
individu dalam mengembangkan kesadaran diri dan
meningkatkan kemampuan berinteraksi dengan orang
lain secara lebih efektif. Dengan demikian, penelitian
ini berharap dapat memberikan Kkontribusi pada
pengembangan etika sosial yang lebih baik melalui
penggunaan teosofi falsafi sebagai panduan.

ABSTRACT

This research focuses on the use of philosophical
theosophy as an ethical guide in daily social
interactions. In this research, the author studied how
philosophical theosophy can help individuals in
developing better ethics in interacting with others.
The results show that philosophy can be an effective
guide in developing better social ethics, especially in
complex and ambiguous situations. The research also
shows that philosophical theosophy can help
individuals develop self-awareness and improve their

Journal homepage: http://ejournal.uin-malang.ac.id/index.php/jie


mailto:rahmayussyayunda@gmail.com
mailto:yusnaniyusnani72@gmail.com
mailto:li
mailto:liaayuani@gmail.com

274
P- ISSN 2086-5902 | e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860

ability to interact with others more effectively. Thus,
this study hopes to contribute to the development of
better social ethics through the use of philosophy as a
guide.

Corresponding Author:

This is an open access article under the CC BY-SA license
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/).

A. PENDAHULUAN

Tasawuf Falsafi adalah tasawuf yang didasarkan kepada gabungan teori teori
tasawuf dan filsafat atau yang bermakana mistik metafisis, karakter umum dari
tasawuf ini sebagaimana yang telah dikemukakan oleh Al-Taftazani bahwa tasawuf
seperti ini: tidak dapat dikatagorikan sebagai tasawuf dalam arti sesungguhnya,
karena teoriteorinya selalu dikemukakan dalam bahasa filsafat, juga tidak dapat
dikatakan sebagai filsafat dalam artian yang sebenarnya karena teori-teorinya juga
didasarkan pada rasa paham.

Tasawuf falsafi adalah suatu tasawuf yang bercampur dengan ajaran filsafat
yang menonjolkan ungkapan- ungkapan ganjilnya yang menonjolkan (Shatahiyat)
dalam ajaran yang dikembangkan oleh para sufi.

Dalam kehidupan sehari-hari, teosofi falsafi dapat mempengaruhi cara
individu memandang dunia dan dirinya sendiri, mendorong pencarian makna yang
lebih dalam dan integrasi nilai-nilai spiritual dalam tindakan dan keputusan harian.
Dengan demikian, seseorang yang mengadopsi pandangan ini mungkin lebih reflektif,
memiliki rasa kebersamaan yang lebih kuat dengan alam dan manusia lain, serta
berusaha hidup sesuai dengan prinsip moral dan etika yang tinggi.

B. METODE PENELITIAN

Metode berisi jenis metode atau jenis pendekatan yang digunakan, uraian data
kualitatif dan/atau kuantitatif, prosedur pengumpulan data, dan prosedur Teknik
analisis data. Secara sederhana, sampaikan cara ilmiah dalam mencari dan
mendapatkan data dan memiliki kaitan dengan prosedur dalam melakukan penelitian
dan teknis penelitian yang ditulis dengan bahasa jelas, padat, dan ringkas, tidak
teoritis, tapi dengan penggunaannya secara praktis.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
Pengertian Tasawuf Falsafi

Tasawuf falsafi adalah tasawuf yang ajaran-ajaran dan konsepsinya disusun
secara mendalam dengan bahasa-bahasa yang simbolik-filosofis. Sehingga tidak
heran apabila mayoritas sufi yang mempunyai paham tasawuf ini mengalami sikap

JIE : Journal of Islamic Education Vol. 7 No. 1 Januari-Juni 2025: Hal 273-284




275
P- ISSN 2086-5902 | e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860

ekstasi (kemabukan spiritual) dan mengeluarkan statement yang terkesan tidak
awam (syathahat).

Tasawuf sendiri merupakan ajaran bagiamana seorang melakukan suatu
amalan yang manifestasinya hanya untuk Allah baik kebahagian di dunia dan di
akhirat. Istilah tasawuf sendiri memiliki akar perbedaan yang kuat yang ditinjau dari
bahasa bisa dari akar kata shuf (kain wol), ahl-shuffah (sorang shabat yang mengikuti
nabi dan hidup di sebelah masjid madinah), shaff, (barisan yang bersaf saf, dam dari
shafa yang berarti suci dan bersih. Tujuan tasawuf adalah tercapainya keadaan murni
dan menyeluruh dengan mengembangkan potensi aqliah dan potensi qolbiyah.

Teosofi falsafi fokus pada pengembangan kesadaran diri dan penyatuannya
dengan Tuhan, serta memahami keberadaan Absolut yang tunggal dan ilahi. Dalam
pengembanga oleh teosofi falsafi, para penganutnya menggunakan pengetahuan
rasional dan pengalaman mistik untuk mencapai pemahaman yang lebih dalam dan
bijaksana.

Berkembangnya tasawuf sebagai jalan dan latihan untuk merealisir kesucian
batin dalam perjalanan menuju kedekatandengan Allah Swt, juga menarik perhatian
para pemikir muslim yang berlatar belakang teologi dan filsafat. Dari kelompok inilah
tampil sejumlah sufi yang filosofis atau filosof yang Sufis. Konsep-konsep tasawaf
mereka disebut tasawuf falsafi yakni tasawuf yang kaya dengan pemikiran-
pemikiran filsafat.

Teosofi falsafi mempengaruhi kehidupan sehari-hari dengan mendorong
individu untuk mencari makna yang lebih dalam, mengintegrasikan nilai-nilai
spiritual dalam tindakan sehari-hari, dan mengembangkan rasa kebersamaan serta
empati terhadap sesama dan alam. Ini memotivasi seseorang untuk hidup dengan
refleksi mendalam, etika yang tinggi, dan keseimbangan antara dunia material dan
spiritual.

Teosofi falsafi adalah tasawuf yang konteksnya sudah memasuki wilayah
ontolog yakni hubungan dengan Allah SWT dengan alam semesta (kosmologi)
sehingga jika jenis tasawuf ini bebicara emanasi, inkarnasi, persatuan ruh Tuhan dan
ruh manusia, keesaan dan berikutnya. Dalam tasawuf falsafi, terdapat pemikiran-
pemikiran mengenai persatuannya Tuhan dengan makhluknya, setidaknya terdapat
beberapa istilah yang masyhur yaitu:

1. Hulul, merupakan salah satu konsep di dalam tasawuf falsafi yang
berimplikasi kepada bersemayamnya sifat- sifat ke- Tuhanan ke dalam
diri manusia. Paham hulul ini disusun oleh Al-Hallaj. Wahdah Al Wujud,
dapat berarti penyatuan eksistensi atau penyatuandzat. Sehingga yang
ada atau segala yang wujud adalah Tuhan.

2. Ittihad, kata ini berasal dari kata wahdatauwahdahyang berarti satu atau
tunggal. Jadi ittihad artinya kesatuannya manusia dengan Tuhan,
berdasarkan keyakinan bahwa manusia adalah pancaran Nur Illahi. Tokoh
pembawa faham ittihad adalah Abu Yazid Al Busthami.

Tasawuf Falsafi Dalam Etika Pendidikan Islam.

Pemahaman terhadap pendidikan Islam harus merujuk pada tiga pengertian,
yaitu: pertama, pendidikan Islam sebagai institusi; kedua, sebagai mata
pelajaran/bidang studi; dan ketiga, sebagai nilai (value). Berkaitan dengan definisi
tersebut, istilah pendidikan Islam dan pendidikan agama Islam, ada yang melihat
dalam perspektif berbeda, namun pada dasarnya antara pendidikan Islam dan

Teosofi Falsafi Sebagai Panduan Etika..., Rahma Yussy Ayuda



276
P- ISSN 2086-5902 | e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860

pendidikan agama Islam mempunyai kandungan arti yang sama yaitu: pertama,
adanya usaha dan proses untuk penanaman (pendidikan) secara kontinue; kedua,
adanya hubungan timbal balik antara guru kepada siswa, orang dewasa kepada anak-
anak; dan ketiga, al-akhlaq al-karimah sebagai titik akhir tujuan.

Merujuk pada deskripsi tersebut dan dikait dengan konsep tarbiyah, ta’lim dan
ta’dib, menegaskan bahwa tujuan akhir dari pendidikan Islam adalah pengembangan
potensi dan kompetensi manusia sebagai entitas kosmopolitan berproses sebagai
insan kamil yang membawa rahmatan li al- ‘alamin dan uswatun hasanah sebagai
wujud perannya sebagai khalifah fi al-ardh. Orientasi tersebut harus didukung oleh
pendidikan Islam sebagai sebuah lembaga yang fokus terhadap pendidikan dan
pembelajaran untuk menanamkan karakter jujur, tanggung jawab, cerdas dan
berintegritas atau disebut dengan istilah prophetic character. Konsep ini selaras
dengan pendidikan Islam sebagai mata pelajaran sesuai dengan semangat UU
Sisdiknas No. 20 tahun 2003, bahwa pendidikan agama Islam bukan hanya tentang
iman, kesalehan dan akhlak mulia sebagai landasan keagamaan, tetapi juga untuk
integrasi aspek kognitif, afektif dan psikomotirik yang membutuhkan kemampuan
paripurna pendidik dalam implementasi pembelajarannya.

Problem solving terhadap problematika pendidikan Islam harus mampu
masuk pada ranah ontologi, epistemologi dan aksiologi. Problem ontologi pendidikan
[slam berkaitan dengan erat dengan tiga maslah, yaitu: pertama, foundation problems
yang menyangkut religious and philosophic foundational problems, empiric
foundational; kedua, structural problems; dan ketiga, operational problem berkaitan
dengan hubungan interaktif komponen pendidikan Islam. Problem pada ranah
epistemologi, berkaitan dengan prespektif terhadap pendidikan Islam yang
tradisional-konservatif serta proses pengajaran yang bersifat statis indoktrinatif-
doktriner, dan secara aksiologi sebagai the theory of value, problem pendidikan Islam
terletak pada muatan nilai spiritual dikesampingkan daripada nilai non spiritual.

Tantangan pendidikan Islam di era globalisasi dengan disruption eranya,
menjadi momentum dan titik pijak dalam mengembangkan dan membangun
pendidikan Islam yang kompetitif. Pendidikan Islam harus mampu bukan saja sebagai
alterntif tetapi menjadi pilihan utama masyarakat. Tantangan globalisasi dengan
berbagai derivasinya hendaknya mampu dijawab oleh pendidikan Islam.

Kemunculan globalisasi sebagai dinamisator, menuntut kemampuan
dalam menakar arusnya sehingga reformasi yang dilakukan tidak menghilangkan
entitas dan identitas pendidikan Islam itu sendiri. Reformasi kurikulum dapat
dijadikan alternatif solusi dalam menjawab tiga tantangan globalisasi berkaitan erat
dengan kemajuan iptek, demokratisasi dan dekadensi moral. Reformasi kurikulum
pendidikan Islam sebagai sebuah jawaban, dalam tataran implementasinya, harus
mampu mensinergikan dan mentransformasi nilai-nilai agama, membimbing siswa
kepribadian dan akhlak mulia.

Proses penanaman kepribadian dan akhlak mulia dalam pendidikan saat ini
menjadi tema sentral dengan istilah pendidikan karakter. Popularitas paradigma
pendidikan karakter tidak lepas dari realita dan fenomena yang terjadi di masyarakat
dengan fakta distrust terhadap proses pendidikan yang berlangsung. Fakta distrust
bukan terhadap tingkat intelektualitasnya, namun pada kualitas sumber daya
manusia. Pendidikan karakter di Indonesia merupakan bagian dari gerakan masif di

JIE : Journal of Islamic Education Vol. 7 No. 1 Januari-Juni 2025: Hal 273-284




277
P- ISSN 2086-5902 | e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860

seluruh dunia, menemukan popularitasnya pada tahun 2010-an setelah terjadinya
sarasehan nasional. Fakta ini merupakan tindak lanjut pada tahun 2009 Depdikbud
telah mengidentifikasi 49 kualiats karakter yang kemudian oleh Kemendiknas
diringkas menjadi sembilan pilar pendidikan karakter. Pendidikan karakter pada
tataran implementasinya berkaitan dengan tiga elemen, yaitu: pemahaman,
pembiasaan dan keteladanan yang menjadi satu kesatuan utuh yang saling
terintegrasi.

Merujuk pada deskripsi di atas, maka pada dasarnya dapat dipahami bahwa
dalam teminologi pendidikan Islam adalah pendidikan akhlak yang didasarkan pada
al- qur*an dan sunnah yang dalam proses pelaksanaannya disesuaikan dengan
perkembangan dan pembentukan karakter anak. 10 Konsep ini sejalan dengan arah
pendidikan Islam dalam konsepsi al-Qur’an yang tertera antara lain: Q.S. Al-Fath (48):
29, Q.S. Al-Hajj (22): 41, dan Q.S. Al-Zariyat (51): 56. Pendidikan akhlak dalam
pendidikan Islam dianggap tertinggal dengan konsep pendidikan Kkarakter,
dikarenakan masih dianggap bersifat stagnan, tanpa konversi dan perlu adaptasi
serta inovasi mencakup beberapa hal yang salah satunya adalah model pembelajaran.
12 Penegasan atas deskripsi tersebut, dalam konteks modernisme pendidikan Islam,
pendidikan akhlak membutuhkan pembaharuan sistem, metode dan kurikulum untuk
mendukung pembangunan karakater yang merupakan proses transformasi living
value.

Pendeknya, dalam  mewujudkan character building/pendidikan akhlak,
agama merupakan asas fundamental sebagai landasan dalam mencapai tujuan
pendidikan secara universal baik dari nilai etika maupun estetika. Pandangan ini
muncul dikarenakan adanya world view yang berkembang bahwa nilai intelektulitas
lebih penting daripada nilai spiritualitas. Bukti kongkrit bahwa sebenarnya nilai
spiritual lebih memiliki domain dalam proses pendidikan adalah istilah spiritual
quetion (SQ) dalam perkembangannya menjadi intelektual emotional spiritual
question (IESQ).

Spiritualitas sudah menjadi corak, label dan identitas baru dalam berbagai
tema kajian, penelitian dan pendidikan. Paradigma spiritualitas sendiri terdiri atas
tiga pola dasar yaitu spiritualitas psikologi manusia, alam dan agama. Dua pola
pertama yaitu spiritualitas psikologi manusia dan alam yang merupakan hakikat
sains bahwa pusat energi adalah manusia dan alam (antropho dan natural centre)
yang bersifat terbatas sedangkan spiritulitas agama sebagai jalan keluar dalam
mengatasi keterbatasan tersebut. Proses penanaman spiritulitas agama diperlukan
metode dan strategi khusus agar mudah dimengerti dan diaktualisasikan.

[stilah spiritualitas dalam sejarah peradaban Islam lebih populer dikenal
dengan istilah tasawuf atau sufisme. Penekanan dimensi “rasa” atau aspek bathiniah
daripada “rasio” menjadi indikator utama tasawuf. Meskipun indikator ini dianggap
berseberangan dengan nilai-nilai masyarakat modern, namun menjadi problem
solving untuk mengatasi berbagai tekanan dari sifat-sifat hedonis, materialis dan
lainnya, sebagai bentuk ancaman terhadap manusia yang bersifat katrastofal.
Tasawuf menjadi jalan keluar dalam mengahadapi kondisi dan situasi tersebut
apabila disandarkan terhadap definisi dan tujuannya sebagai suatu pengetahuan yang
menelaah seluk beluk hubungan manusia dengan Sang Khalig, sebagai proses
pembersihan jiwa, mentagarrubkan diri kepada Allah, membersihkan sifat negatif
dengan ibadah, menghias diri dengan akhlaqul karimah, mengejar eskatologis
daripada materialis dan lainnya.

Teosofi Falsafi Sebagai Panduan Etika..., Rahma Yussy Ayuda



278
P- ISSN 2086-5902 | e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860

Paradigma tasaswuf yang ideal, akan menjadi hal yang sangat bermakna
apabila dapat diimplementasikan dalam dunia pendidikan khususnya berkaitan
dengan proses pendidikan agama Islam. Terlepas dari perdebatan yang terjadi dalam
dunia tasawuf, ada dua macam tipologi tasawuf yaitu tasawuf akhlaqi dan tasawuf
falsafi yang dalam perkembangan keilmuan muncul istilah-istilah baru seperti
tasawuf konvensional, tasawuf tradisional, tasawuf sainstifik, taswuf transformatf
dan lainnya. Tasawuf yang dimunculkan sebagai penawar problematika pendidikan
Islam yang sedang dihadapi. Cita-cita ideal terbentukknya insan kamil dari proses
pendidikan agama Islam dapat diwujudkan dengan menjadikan tasawuf sebagai
sebuah metode dan strategi pembelajaran. Merujuk pada kalimat tersebut,
pertanyaan mendasar yang timbul sebagai rumusan masalah adalah bagaimana
implementasi tasawuf dalam pendidikan agama Islam.

Filsafat Akhlak dalam Konteks Pemikiran Etika Modern

Dari beberapa pengertian tentang akhlak, maka dapat dimengerti bahwa
akhlak adalah tabiat atau jiwa seseorang yakni keadaan jiwa yang terlatih sehingga
dalam jiwa tersebut benar-benar telah melekat sifat-sifat yang melahirkan perbuatan-
perbuatan dengan mudah dan spontan tanpa dipikirkan dan diangan-angan lagi. Ada
istilah lain yang lazim dipergunakan di samping kata akhlak, yakni etika. Perkataan
itu berasal dari bahasa Yunani “Ethos” yang berarti adat kebiasaan. Dalam Webster
New World College Dictionary disebutkan bahwa etika dalam bahasa Inggrisnya
adalah ethic yang mempunyai dua arti yakni “a system of moral standards or values”
(sebuah system dan standar moral atau nilai) dan “a particular standars of values”
sebagai bagian dari standar nilai).

Dalam pelajaran filsafat, etika adalah merupakan bagian dari padanya, dimana
para ahli memberikan ta’rif dalam redaksi yang berbeda-beda, antara lain berbunyi:
(a) Etika ialah ilmu tentang tingkah laku manusia prinsip-prinsip yang disistimatisir
tentang tindakan moral yang betul. (b) Bagian filsafat yang memperkembangkan teori
tentang tindakan: hujjah-hujjah dan tujuan yang diarahkan kepada makna tindakan.
(c) IImu tentang filsafat moral, tidak mengenai fakta tetapi tentang nilai- nilai. Tidak
mengenai sifat tindakan manusia, tetapi tentang idenya, karena itu bukan ilmu yang
positif tetapi ilmu yang formatif. (d) Ilmu tentang moral /prinsip kaidah-kaidah moral
tentang tindakan dan kelakuan.

Adapun secara istilah, pengertian etika tampak berbeda dengan akhlak. Etika
membicarakan perilaku manusia (kebiasaan) ditinjau dari baik-buruk, atau teori
tentang perbuatan manusia ditinjau dari nilai baik- buruknya. Oleh karena itu bisa
dikatakan bahwa etika merupakan bidang garapan filsafat, dengan moralitas sebagai
objek meterialnya.Jadi, studi kritis terhadap moralitas itulah yang merupakan
wilayah etika. Meski demikian harus tetap dikatakan bahwa dari segi sumbernya
keduanya berbeda. Etika bersumber dari pemikiran manusia terutama filsafat Yunani,
sedangkan ilmu akhlak, meski juga merupakan hasil pemikiran, tetapi ia bersumber
dari wahyu yakni al-Qur’an dan al-Hadis.

Filsafat akhlak di era modern merupakan jejak-jejak pertama sebuah etika
muncul di kalangan murid Pytagoras. Di sekitar Pytagoras terbentuk lingkaran murid
yang tradisinya diteruskan selama 200 tahun. Menurut mereka prinsip-prinsip
matematika merupakan dasar segala realitas. Mereka penganut ajaran reinkarnasi.

JIE : Journal of Islamic Education Vol. 7 No. 1 Januari-Juni 2025: Hal 273-284




279
P- ISSN 2086-5902 | e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860

Menurut mereka badan merupakan kubur jiwa (soma-sema,”tubuh- kubur”). Agar
jiwa dapat bebas dari badan, maka manusia perlu menempuh jalan pembersihan.
Dengan bekerja dan bertapa secara rohani, terutama dengan berfilsafat dan
bermatematika, manusia dibebaskan dari ketertarikan indrawi dan rohani.

Sebagai yang kita ketahui bahwa bangsa Arab masih sedikit yang menyelidiki
akhlak berdasar ilmu pengetahuan karena mereka telah merasa puas mengambil
akhlak dari agama dan tidak merasa butuh kepada penyelidikan ilmiah mengenai
dasar baik dan buruk. Agama menjadi dasar buku-buku akhlak, seperti yang kita lihat
dalam buku karangan Al-Ghazali dan Al-Mawardi. Orang Arab yang melakukan
penyelidikan tentang akhlak dengan dasar ilmu pengetahuan ialah Abu Nasr Al-farabi,
Ikhwanus Sofa dan Abu Ali Ibnu Sina. Mereka telah mempelajari filsafat-filsafat
Yunani, terutama pendapat-pendapat bangsa Arab yang terbesar mengenai Akhlak
ialah Ibnu Maskawaih yang menyusun kitabnya yang terkenal (tahzibul akhlak wa
tathirul a’raaq). Dia telah memadukan ajaran Plato, Aristoteles, Gallinus, dengan
ajaran-ajaran Islam.

Pada abad pertengahan ke 15 mulailah ahli-ahli pengetahuan menghidup-
suburkan filsafat Yunani Kuno, yang kemudian juga berkembang diseluruh Eropa.
Pada wal difungsikan sesuatu dikecam dan diselidiki, sehingga tegaklah kemerdekaan
berpikir dan mulai melihat segala sesuatu dengan pandangan baru. Di antara yang
mendapat kecaman dan penyelidikan ialah persoalan akhlak yang dibawa oleh
bangsa Yunani dan bangsa-bangsa lain. Ahli-ahli pengetahuan baru mengecam dan
memperluas penyelidikannya dengan pertolongan dari ilmu pengetahuan lain yang
telah diketahui seperti ilmu jiwa masyarakat. Mereka suka menyelidiki akhlak
menurut kenyataan dan tidak mengikuti gambaran- gambaran khayal, dan hendak
melahirkan kekuatan yang ada pada manusia, dihubungkan dengan praktik hidup di
dunia ini. Pandangan baru ini menghasilkan perubahan dalam menilai keutamaan.

Relevansi Nilai-Nilai Tasawuf Bagi Pengembangan Etika Lingkungan Hidup

Krisis lingkungan hidup seperti yang dikatakan Thamrin mengutip Bate dalam
“The Song of the Earth” berada pada kondisi amat kritis (parlous). Keparahan ini
terlihat dari data krisis lingkungan (tanah, air, tanaman, udara) dari polusi industri,
sesuai laporan Asesmen keempat IPCC (Intergovermental Panel on Climate Change)
tahun 2007 tentang peningkatan emisi gas rumah kaca global (global greenhouse gas
emission) menunjukkan adanya peningkatan sejak masa pra industri sebesar 70%
antara 1970 dan 2004.

Selanjutnya, masih berkenaan dengan krisis lingkungan hidup, bahwa antara
tahun 2000 dan 2005, penggundulan hutan terus berlanjut pada kisaran 12,9
juta/tahun. Hal tersebut salah satu penyebabnya adalah praktik-praktik liar
penebangan hutan. Data-data tersebut secara signifikan menunjukkan betapa
manusia saat ini dihadapkan pada maslah yang sangat serius, karena menyangkut
tempat hidup yang tidak lagi dirasa nyaman.

Dorongan materialisme manusia membawa perubahan alam pada kerusakan.
Hal tersebut sangat didukung oleh kecanggihan teknologi, baik industri, transportasi
maupun teknologi energi. Menjadi sebuah kegamangan, disatu sisi kecanggihan
teknologi sangat membantu kehidupan manusia, menguntungkan dan
membahagiakan, namun di sisi lain hal tersebut menjadi monster yang mengancam
kehidupan manusia itu sendiri. Kecanggihan teknologi yang cenderung
antroposentris, sangat mendukung keparahan krisis yang terjadi pada alam.

Teosofi Falsafi Sebagai Panduan Etika..., Rahma Yussy Ayuda



280
P- ISSN 2086-5902 | e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860

Pandangan antroposentris yang menjadikan manusia sebagai pusat kehidupan,
dimana alam dijadikan sarana pemenuh kebutuhan dan kesenangannya membawa
dampak besar bagi kehidupan.Terlebih pandangan positivisme yang menafikkan
aspek esoteric-cosmik sebagai realitas, merupakan akar bencana baik secara
langsung maupun tidak langsung.

Memahami uraian di atas, maka yang kembali perlu ditegaskan pada
masyarakat modern adalah krisis-krisis yang terjadi pada alam tidak berdiri dengan
sendirinya sebagai sebuah realitas. Kesadaran tersebut, dilandaskan pada kenyataan
bahwa manusia adalah satu kesatuan kosmik. Sebagai bagian dari kosmik, manusia
memiliki peran penting sebagai subjek sekaligus objek. Dengan demikian, kerusakan
yang terjadi di alam merupakan implikasi daripada nilai- nilai yang dianut oleh
manusia yang melahirkan perbuatan-perbuatan.

Memahami alam hanya pada aspek materi merupakan pemahaman yang
kering dan pincang. Hal tersebut mendorong manusia untuk bersifat serakah,
eksploitatif, dalam bahasa lain alam diperas tanpa batas. Pemahaman parsial
semacam ini menjadikan manusia lupa akan aspek spiritual dan tujuan hidup
manusia yang sesungguhnya. Pada kenyataannya kemampuan akal dalam mencapai
kemajuan teknologi secara paripurna, tidak dapat menyelesaikan problem
lingkungan secara keseluruhan. Karena akal saja tidak cukup untuk menjawab
masalah kosmologi. Kemampuan akal tanpa diselaraskan dengan pendekatan hati
akan melahirkan sikap antroposentri. Makadibutuhkan aspek esoteris, spiritualitas
dalam menanggapi dan memahami alam.

Masalah tersebut di atas sangat relevan jika dihadapkan dengan nilai-nilai
tasawuf yang memandang alam sebagai symbol (ayat) realitas absolut. Realitas
absolut yang dimaksud tidak lain adalah aspek imateri yang terselubung dibalik
realitas materi kosmik. Jika permasalahan krisis lingkungan paling dominan
disebabkan oleh keringnya nilai spiritual dalam diri manusia, maka tasawuf
merupakan jalan untuk menyiram kembali lubuk hati manusia dengan nilai-nilai yang
terkandung di dalam ajarannya.Alam merupakan simbol bagi realitas tertinggi, dan
untuk memahami realitas tersebut tidak cukup hanya menggunakan ilmu skolastik.
Maka benar apa yang dikatakan Nasr, bahwa dibalik sains matematis yang bersifat
ilmiah terdapat banyak kenyataan metafisik, dan oleh karena itu sains sesungguhnya
berperan pula sebagai jalan menemukan aspek riil tersebut.

Kelestarian dan keseimbangan lingkungan alam harus dipelihara dengan baik,
bukan karena ia memiliki manfaat bagi kehidupan manusia semata, melainkan karena
ia merupakan ciptaan Tuhan. Hal tersebut juga didasarkan pada keterikatan antara
satu makhluk dengan makhluk yang lain. Seperti yang dikatakan oleh Himyari
mengutip Quraish Shihab, bahwa keterkaitan manusia dengan alam merupakan
sebuah keniscayaan. Dilanjutkan dengan Leibnitz yang dikutip oleh Himyari bahwa
manusia hanya mampu memahami siapa manusia sesungguhnya, jika pemahaman itu
dikaitkan dengan lingkungan alam di mana manusia berada. Dan manusia tidak akan
memperoleh jawaban apapun, ketika ia tidak mengakui keterkaitannya dengan alam
semesta. Hal tersebut relevan dengan gerakan Deep Ecology yang disuarakan oleh
Arne Naess, melalui teori etika ekosentrisme yang menentang teori antroposentrisme.
Naess menegaskan bahwa alam memiliki nilai dalam dirinya sendiri, sehingga ia
berhak mendapat pengakuan memiliki martabat sebagaimana makhluk lain. Naess

JIE : Journal of Islamic Education Vol. 7 No. 1 Januari-Juni 2025: Hal 273-284




281
P- ISSN 2086-5902 | e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860

menegaskan pula, bahwa ekosentrisme merupakan komponen religius yang
dikoneksikan kepada perilaku berlingkungan. Ungkapan Naess ini sekaligus
menegaskan bahwasannya kenyataan kosmic tidak dapat dipisahkan dari kenyataan
spiritual, lebih luas lagi alam tidak pernah berpisah dari tasawuf.

Etika lingkungan yang diciptakan manusia bertujuan untuk mengatur tingkah
laku atau sikap manusia kepada alam, yang tujuannya adalah untuk mengatasi
kerusakan dan degradasi lingkungan saat ini ataupun kehidupan mendatang.
Beberapa prinsip dalam etika lingkungan tersebut jika dikaitkan dengan nilai-nilai
tasawuf akan memperoleh relevansi yang begitu signifikan. Beberapa prinsip
tersebut antara lain:

Pertama, prinsip “kasih sayang dan kepedulian terhadap alam (caring for
nature). Sikap ini lebih menunjukkan aspek mental. Dimana memahami alam dalam
hal ini tidak selalu dengan hal-hal teknis praktis saja. Tetapi seperti analogi ibu yang
merawat buah hatinya dengan sentuhan kasih sayang dan kepedulian, maka alam
dalam hal ini juga dipandang perlu untuk diperlakukan demikian. Makna yang
tersimpan dari kasih sayang dan kepedulian adalah nilai ketulusan. Ketika manusia
dengan tulus memperlakukan alam dengan baik, maka merusaknya merupakan
ketidakmungkinan. Seperti halnya ketidakmungkinan seorang ibu menyakiti dan
melukai anaknya.

Prinsip pertama ini dipandang sebagai sebuah ketulusan karena manusia tidak
meposisikan diri sebagai yang lebih berkuasa daripada alam. Adapun kemampuannya
digunakan sebagai eksistensi kesempurnaan amal. Hal ini diwujudkan dengan sikap
merawat, melindungi dan memelihara alam dan lingkungan hidup tanpa pamrih dan
keterikatan. Jika demikian, maka prinsip pertama ini menunjukkan adanya sikap
tanggungjawab manusia sebagai Khalifah di muka bumi. Tanggung jawab merupakan
bentuk kearifan manusia yang tidak hanya didasarkan pada pertimbangan
kepentingan manusia saja. Tetapi lebih dari itu, manusia memandang alam sebagai
anugerah Tuhan, sebagai amanah Tuhan. Melalui kesadaran ini, sebagai manusia yang
telah diberi kepercayaan oleh Sang Maha Hidup, maka nilai moralitas menjadi
prioritas manusia dalam memperlakukan alam.

Kedua, prinsip “menghargai alam (respect for nature). Menghargai alam
memiliki dasar ontologis bahwa manusia adalah bagian integral dari alam. Hal ini
mengandung nilai spiritual yang tinggi, yaitu penghargaan pada alam tidak hanya
dipahami secara materi -menghargai kepada gunung, laut, udara, api. Melainkan
menghargai realitasnya sebagai ciptaan Realitas Tertinggi. Dengan demikian,
menghargai alam adalah turunan daripada kesadaran keTuhanan. Melalui sikap
menghrgai alam, manusia akan selalu berusaha memberikan hak alam atas dirinya,
yaitu hak untuk dijaga, dipelihara dan dilestarikan sesuai dengan pengetahuan yang
telah Tuhan berikan kepadanya.

Relevan dengan uraian prinsip kedua di atas, dalam tasawuf demi mencapai
ihsan kepada Tuhan maka manusia juga tidak lepasa daripada ihsan kepada makhluk
Tuhan yaitu manusia, termasuk hewan, binatang dan seluruh realitas kosmik. Dengan
kata lain, untuk mencapai kedekatan diri kepada Tuhan, maka dibutuhkan akhlak
yang baik kepada Tuhan, maka kemudian berakhlak baik kepada seluruh ciptaan-Nya
merupakan sebuah keniscayaan. Berkaitan dengan hal tersebut, tasawuf memandang
alam sebagai cerminan kemahasempurnaan Tuhan, maka menghargai alam dalam
tasawuf sangat diajarkan karena hal tersebut merupakan salah satu ekspresi manusia
atau jalan manusia dalam upayanya menghargai Tuhan.

Teosofi Falsafi Sebagai Panduan Etika..., Rahma Yussy Ayuda



282
P- ISSN 2086-5902 | e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860

Ketiga, prinsip solidaritas kosmis. Sikap ini tumbuh dari dasar pikir bahwa
antara manusia dan alam memiliki kesetaraan pada batas tertentu. Tidak ada yang
lebih mulia sehingga, yang satu menguasai yang lain. Adapun alam dijadikan sumber
kehidupan merupakan sebuah fitrah penciptaan. Di mana fitrah tersebut sekaligus
memberikan konsekuensi pada manusia untuk dapat melindungi apa yang menjadi
sumber kehidupannya. Melalui sikap solidaritas kosmis, manusia akan
mempertahankan dan melindungi alam. Relevan dengan uraian tersebut tasawuf
memaknai solidaritas kosmik sebagai insan terhadap makhluk. Dalam tasawuf
diajarkan bagaimana bersikap kepada alam, dalam hal ini kesolidaritasan. Kesetaraan
dalam solidaritas kosmik dalam tasawuf diartikan sebagai kesetaraan anatara
manusia dan alam merupakan sama-sama makhluk ciptaan Tuhan. Lalu dengan nilai
alamiyyah yang diajarkan dalam tasawuf, seseorang tidak diizinkan menggunakan
alam secara keterlaluan, tanpa memberikan hak-hak alam. Hal ini juga berarti tidak
merugikan alam atau bahkan mengancam eksistensi makhluk hidup lain.

Secara fakta prinsip di atas sangat urgen, melihat pergeseran nilai budaya
manusia dalam memaknai kebutuhan dengan keinginan yang secara disadari atau
tidak menggilas nilai solidaritas terhadap alam. Manusia dipersilahkan untuk
memanfaatkan alam semesta secara maksimal, namun bukan untuk dieksploitasi
demi mengejar kesenangan. Dalam contoh nyata, tidak hanya menebang tetapi juga
menanam. Terlebih fenomena hedonis yang mengganggu dan merugikan keberadaan
makhluk lain, baik tumbuhan, binatang, air, api, udara dan lain sebagainya.

Keempat, prinsip “integritas moral”. Prinsip ini menghendaki moralitas yang
diterapkan bukan hanya pada sebahagian saja. Integritas berarti mulai dari pemegang
kekuasaan sampai kepada masyarakat umumnya memegang teguh moral ekologis
yang telah diatur dalam peraturan. Ini bermakna bahwa tanggungjawab terhadap
alam bukan hanya menjadi tanggungjawab individu, melaikan kewajiban kolektif.
Maka peran pemerintah dalam hal ini turut menentukan nasib alam. Akankah
peraturan dan kebijakan akan berpihak kepada alam saja, atau kepada manusia saja
atau kepada keduanya sebagai satu kesatuan kosmik. Dalam kaitannya dengan
lingkungan hidup, hal yang perlu disoroti adalah kebijakan pemerintah terhadap
masyarakat adat yang termarginalkan. Masyarakat adat yang diketahui selalu
memegang prinsip ekologis memiliki hak untuk diberi kebijakan. Karena mereka
merupakan bagian dari alam, bagian daripada manusia lain yang memiliki hak yang
sama.’

Relevan dengan uraian di atas, tasawuf yang di dalam ajarannya mengandung
nilai-nilai insaniyyah dan alamiyyah mengajarkan al-ishlah (perdamaian).
Perdamaian dipahami sebagai bentuk hukum universal, tanpa memandang golongan
yang menyebabkan keberpihakan. Untuk mewujudkan perdamaian maka integritas
moral merupakan suatu hal yang sangat penting. Tanpa adanya integritas moral,
maka kemajemukan akan selamanya menjadi daya perpecahan umat. Akibat daripada
perpecahan umat tidak hanya merugikan manusia saja, tetapi dapat merugikan alam.
Hal tersebut dikarenakan, ketika antar manusia, antar umat tidak lagi berdamai,
maka keduanya saling mementingkan kehidupan diri dan golongan. Sehingga dalam
hal ini alam menjadi salah satu objek eksploitatif, demi memenuhi ambisi tiap-tiap
golongan.

JIE : Journal of Islamic Education Vol. 7 No. 1 Januari-Juni 2025: Hal 273-284




283
P- ISSN 2086-5902 | e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860

Tarekat, Kesalehan ritual, Spiritual dan Sosial

Secara ontologis, para sufi lebih mempercayai dunia spiritual sebagai dimensi
hidup yang lebih hakiki dan riil, dibanding dengan dunia jasmani. Meski keberadaan
ruh (spiritual) tidak kasat mata, tetapi diyakini lebih utama dibanding badan
(material) yang dapat dirasakan secara inderawi. Status ontologis Tuhan yang
bersifat spiritual, para sufi berkeyakinan bahwa Dia-lah satu-satunya realitas sejati,
“asal” sekaligus “tempat kembali,” alpha dan omega. Hanya kepada-Nya para sufi
mengorientasikan jiwanya. Dia-lah buah kerinduan dan kepada-Nya semua akan
berpulang untuk selamanya. Jika dipahami secara tekstual, pandangan seperti ini
seolah menempatkan agama sebagai dimensi yang ‘bertentangan’ dengan kegiatan
sosial- ekonomi. Seluruh aktifitas yang mengarah pada pencarian hal duniawi
(kekayaan) dipandang negatif dan tidak sesuai dengan dimensi spiritualitas. Padahal,
ada sisi di mana orang justru dapat menjadikan profesinya sebagi jalan menuju
kepada Allah. Asalkan setiap apa yang menjadi aktifitas keseharianya dilaksanakan
berdasarkan tuntunan Islam.

Imam Ghazali (1058-1111), dianggap sebagai salah satu tokoh yang berhasil
mengintegrasikan antara tasawuf dengan syari’at. la menawarkan sufisme yang
dinamis dan kreatif, dengan melihat kehidupan sebagai proses untuk mencapai
penyempurnaan diri yang harus dilalui melalui aktivitas yang kreatif. Pandangan ini
cukup banyak mempengaruhi pandangan dan praktik hidup sufi besar dalam Islam.
Beberapa di antara ialah Muhyiddin

Ibn Arabi (1165-1240) yang lebih banyak membahasa tentang perwujudan
Tuhan secara keseluruhan alam nyata dan alam ghaib. Kemudian ada juga Alsya’rani
(wafat 973/1585), pengikut tarekat Syadziliyah yang memiliki pandangan bahwa
bahwa hidup yang baik itu terletak pada pengabdian seseorang terhadap orang lain.

Hal tersebut juga tampak dari praktik hidup penganut tarekat Syadziliyah di
Tambak Beras, Jombang yang selain mengamalkan ritual rutin seperti zikir, tawassul,
tahlil, dan tahmid juga menekankan pada pentingnya konsistensi dan akselerasi ritual
dengan aktifitas kehidupan. Selain itu, praktik pengamalan tarekat oleh para
penganutnya juga tidak lepas dari eksistensi dan peran dari sang guru (mursyid).
Relasi konstruktif antara guru dan murid selama proses pengajian dan praktik ritual,
akan sangat membantu para murid dalam mencapai kebahagiaan spiritual yang juga
diinternalisasikan ke dalam kesadaran dan perilaku hidup sehari-hari. Dengan kata
lain, pengalaman keberagamaan (tarekat) yang telat diperoleh, harus mampu
ditransformasikan secara personal maupun sosial seseorang. Artinya, selain
membawa dampak positif pada perubahan pribadi seseorang, juga berimplikasi nyata
dalam kehidupan sosialnya.

D. KESIMPULAN

Tasawuf falsafi adalah tasawuf yang ajaran- ajaran dan konsepsinya disusun
secara mendalam dengan bahasa-bahasa yang simbolik-filosofis. Tasawuf sendiri
merupakan ajaran bagiamana seorang melakukan suatu amalan yang manifestasinya
hanya untuk Allah baik kebahagian di dunia dan di akhirat.

Teosofi falsafi adalah tasawuf yang konteksnya sudah memasuki wilayah
ontolog yakni hubungan dengan Allah SWT dengan alam semesta (kosmologi)
sehingga jika jenis tasawuf ini bebicara emanasi, inkarnasi, persatuan ruh Tuhan dan
ruh manusia, keesaan dan berikutnya. Dalam tasawuf falsafi, terdapat pemikiran-
pemikiran mengenai persatuannya Tuhan dengan makhluknya, setidaknya terdapat

Teosofi Falsafi Sebagai Panduan Etika..., Rahma Yussy Ayuda



284
P- ISSN 2086-5902 | e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860

beberapa istilah yang masyhur yaitu: Hulul, Wahdah Al-Wujud, dan Ittihad.
Pemahaman terhadap pendidikan Islam harus merujuk pada tiga pengertian, yaitu:
pertama, pendidikan Islam sebagai institusi; kedua, sebagai mata pelajaran/bidang
studi; dan ketiga, sebagai nilai (value).

Relevansi Nilai-Nilai Tasawuf Bagi Pengembangan Etika Lingkungan Hidup.
Beberapa prinsip tersebut antara lain: Pertama, prinsip “kasih sayang dan kepedulian
terhadap alam" (caring for nature). Sikap ini lebih menunjukkan aspek mental.
Dimana memahami alam dalam hal ini tidak selalu dengan hal-hal teknis praktis saja.
Tetapi seperti analogi ibu yang merawat buah hatinya dengan sentuhan kasih sayang
dan kepedulian, maka alam dalam hal ini juga dipandang perlu untuk diperlakukan
demikian.

REFERENSI

Benny Prasetiya, Bahar Agus Setiawan, and Sofyan Rofi, “Implementasi Tasawuf
Dalam Pendidikan Agama Islam: Independensi, Dialog Dan Integrasi,”
POTENSIA: Jurnal Kependidikan Islam 5, no. 1 (2019): 64,
https://doi.org/10.24014 /potensia.v5i1.6553.

Ida Munfarida, Nilai - Nilai Tasawuf Dan Relevansinya Bagi Pengembangan Etika
Lingkungan Hidup, Tesis, 2017.

https://www.researchgate.net/publication/38
1086005_Pendidikan_Tasawuf_Falsafi_seba
gai_Landasan_Etika_dalam_Pendidikan_Isl am?_share=1

https://id.wikipedia.org/wiki/Teosofi

https://www.academia.edu/92910080/TASAWUF_FALSAFI_DAN_IMPLIKASINYA_
DALAM_PENDIDIKAN_ISLAM_

Marlena, Y., Nurwahidin, M., & Sudjarwo,

S.(2022). PERAN FILSAFAT TERHADAP PEMBINAAN AKHLAK DALAM PERSEPEKTIF
ISLAM. Journal of Innovation Research and Knowledge, 2(7), 2643-2652.
Ummabh, E. 0. S. S. (2018). Tarekat, kesalehan ritual, spiritual dan sosial: Praktik
pengamalan tarekat syadziliyah di Banten. Al-A'raf: Jurnal Pemikiran Islam

dan Filsafat, 15(2), 315-334.

JIE : Journal of Islamic Education Vol. 7 No. 1 Januari-Juni 2025: Hal 273-284



https://doi.org/10.24014/potensia.v5i1.6553
http://www.researchgate.net/publication/38
http://www.researchgate.net/publication/38
http://www.academia.edu/92910080/TASA
http://www.academia.edu/92910080/TASA

