
JIE : Journal of Islamic Education 
Vol. 7 No. 1 Januari-Juni 2025 
P-ISSN 2086-5902| e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860   273 

  

Journal homepage: http://ejournal.uin-malang.ac.id/index.php/jie 

Teosofi Falsafi Sebagai Panduan Etika Dalam Interaksi 
Sosial Sehari-Hari 

 
Rahma Yussy Ayuda 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
rahmayussyayunda@gmail.com  

Yusnani Afida 
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 

yusnaniyusnani72@gmail.com 
Yuani Elia Romanova 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
liaayuani@gmail.com 

 
 

  ABSTRAK 

Article history: 

Received: Januari 2025 

Revised: Februari 2025 

Accepted: April 2025 

 

 Penelitian ini berfokus pada penggunaan teosofi 
falsafi sebagai panduan etika dalam interaksi sosial 
sehari-hari. Dalam penelitian ini, penulis mempelajari 
bagaimana teosofi falsafi dapat membantu individu 
dalam mengembangkan etika yang lebih baik dalam 
berinteraksi dengan orang lain. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa teosofi falsafi dapat menjadi 
panduan yang efektif dalam mengembangkan etika 
sosial yang lebih baik, terutama dalam situasi-situasi 
yang kompleks dan ambigu. Penelitian ini juga 
menunjukkan bahwa teosofi falsafi dapat membantu 
individu dalam mengembangkan kesadaran diri dan 
meningkatkan kemampuan berinteraksi dengan orang 
lain secara lebih efektif. Dengan demikian, penelitian 
ini berharap dapat memberikan kontribusi pada 
pengembangan etika sosial yang lebih baik melalui 
penggunaan teosofi falsafi sebagai panduan. 

Keywords: 

Philosophical 
Theosophy; Social 
Ethics; Social 
Interaction; Ethical 
Development 

 

 ABSTRACT 

This research focuses on the use of philosophical 

theosophy as an ethical guide in daily social 

interactions. In this research, the author studied how 

philosophical theosophy can help individuals in 

developing better ethics in interacting with others. 

The results show that philosophy can be an effective 

guide in developing better social ethics, especially in 

complex and ambiguous situations. The research also 

shows that philosophical theosophy can help 

individuals develop self-awareness and improve their 

mailto:rahmayussyayunda@gmail.com
mailto:yusnaniyusnani72@gmail.com
mailto:li
mailto:liaayuani@gmail.com


274 

     P- ISSN 2086-5902| e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860 

JIE : Journal of Islamic Education Vol. 7 No. 1 Januari-Juni 2025: Hal 273-284 

 

ability to interact with others more effectively. Thus, 

this study hopes to contribute to the development of 

better social ethics through the use of philosophy as a 

guide. 

. 

Corresponding Author: 
 

 

 
This is an open access article under the CC BY-SA license  
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/). 
 

 

A. PENDAHULUAN 
Tasawuf Falsafi adalah tasawuf yang didasarkan kepada gabungan teori teori 

tasawuf dan filsafat atau yang bermakana mistik metafisis, karakter umum dari 
tasawuf ini sebagaimana yang telah dikemukakan oleh Al-Taftazani bahwa tasawuf 
seperti ini: tidak dapat dikatagorikan sebagai tasawuf dalam arti sesungguhnya, 
karena teoriteorinya selalu dikemukakan dalam bahasa filsafat, juga tidak dapat 
dikatakan sebagai filsafat dalam artian yang sebenarnya karena teori-teorinya juga 
didasarkan pada rasa paham. 

Tasawuf falsafi adalah suatu tasawuf yang bercampur dengan ajaran filsafat 
yang menonjolkan ungkapan- ungkapan ganjilnya yang menonjolkan (Shatahiyat) 
dalam ajaran yang dikembangkan oleh para sufi. 

Dalam kehidupan sehari-hari, teosofi falsafi dapat mempengaruhi cara 
individu memandang dunia dan dirinya sendiri, mendorong pencarian makna yang 
lebih dalam dan integrasi nilai-nilai spiritual dalam tindakan dan keputusan harian. 
Dengan demikian, seseorang yang mengadopsi pandangan ini mungkin lebih reflektif, 
memiliki rasa kebersamaan yang lebih kuat dengan alam dan manusia lain, serta 
berusaha hidup sesuai dengan prinsip moral dan etika yang tinggi. 

 
B. METODE PENELITIAN 

Metode berisi jenis metode atau jenis pendekatan yang digunakan, uraian data 
kualitatif dan/atau kuantitatif, prosedur pengumpulan data, dan prosedur Teknik 
analisis data. Secara sederhana, sampaikan cara ilmiah dalam mencari dan 
mendapatkan data dan memiliki kaitan dengan prosedur dalam melakukan penelitian 
dan teknis penelitian yang ditulis dengan bahasa jelas, padat, dan ringkas, tidak 
teoritis, tapi dengan penggunaannya secara praktis. 

 
C. HASIL DAN PEMBAHASAN 
Pengertian Tasawuf Falsafi 

 Tasawuf falsafi adalah tasawuf yang ajaran-ajaran dan konsepsinya disusun 
secara mendalam dengan bahasa-bahasa yang simbolik-filosofis. Sehingga tidak 
heran apabila mayoritas sufi yang mempunyai paham tasawuf ini mengalami sikap 



275 

P- ISSN 2086-5902| e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860 

Teosofi Falsafi Sebagai Panduan Etika…, Rahma Yussy Ayuda 

ekstasi (kemabukan spiritual) dan mengeluarkan statement yang terkesan tidak 
awam (syathahat). 

Tasawuf sendiri merupakan ajaran bagiamana seorang melakukan suatu 
amalan yang manifestasinya hanya untuk Allah baik kebahagian di dunia dan di 
akhirat. Istilah tasawuf sendiri memiliki akar perbedaan yang kuat yang ditinjau dari 
bahasa bisa dari akar kata shuf (kain wol), ahl-shuffah (sorang shabat yang mengikuti 
nabi dan hidup di sebelah masjid madinah), shaff, (barisan yang bersaf saf, dam dari 
shafa yang berarti suci dan bersih. Tujuan tasawuf adalah tercapainya keadaan murni 
dan menyeluruh dengan mengembangkan potensi aqliah dan potensi qolbiyah. 

Teosofi falsafi fokus pada pengembangan kesadaran diri dan penyatuannya 
dengan Tuhan, serta memahami keberadaan Absolut yang tunggal dan ilahi. Dalam 
pengembanga oleh teosofi falsafi, para penganutnya menggunakan pengetahuan 
rasional dan pengalaman mistik untuk mencapai pemahaman yang lebih dalam dan 
bijaksana. 

Berkembangnya tasawuf sebagai jalan dan latihan untuk merealisir kesucian 
batin dalam perjalanan menuju kedekatandengan Allah Swt, juga menarik perhatian 
para pemikir muslim yang berlatar belakang teologi dan filsafat. Dari kelompok inilah 
tampil sejumlah sufi yang filosofis atau filosof yang Sufis. Konsep-konsep tasawaf 
mereka disebut tasawuf falsafi yakni tasawuf yang kaya dengan pemikiran- 
pemikiran filsafat. 

Teosofi falsafi mempengaruhi kehidupan sehari-hari dengan mendorong 
individu untuk mencari makna yang lebih dalam, mengintegrasikan nilai-nilai 
spiritual dalam tindakan sehari-hari, dan mengembangkan rasa kebersamaan serta 
empati terhadap sesama dan alam. Ini memotivasi seseorang untuk hidup dengan 
refleksi mendalam, etika yang tinggi, dan keseimbangan antara dunia material dan 
spiritual. 

Teosofi falsafi adalah tasawuf yang konteksnya sudah memasuki wilayah 
ontolog yakni hubungan dengan Allah SWT dengan alam semesta (kosmologi) 
sehingga jika jenis tasawuf ini bebicara emanasi, inkarnasi, persatuan ruh Tuhan dan 
ruh manusia, keesaan dan berikutnya. Dalam tasawuf falsafi, terdapat pemikiran- 
pemikiran mengenai persatuannya Tuhan dengan makhluknya, setidaknya terdapat 
beberapa istilah yang masyhur yaitu: 

1. Hulul, merupakan salah satu konsep di dalam tasawuf falsafi yang 
berimplikasi kepada bersemayamnya sifat- sifat ke- Tuhanan ke dalam 
diri manusia. Paham hulul ini disusun oleh Al-Hallaj. Wahdah Al Wujud, 
dapat berarti penyatuan eksistensi atau penyatuandzat. Sehingga yang 
ada atau segala yang wujud adalah Tuhan.  

2. Ittihad, kata ini berasal dari kata wahdatauwahdahyang berarti satu atau 
tunggal. Jadi ittihad artinya kesatuannya manusia dengan Tuhan, 
berdasarkan keyakinan bahwa manusia adalah pancaran Nur Illahi. Tokoh 
pembawa faham ittihad adalah Abu Yazid Al Busthami.  

 
Tasawuf Falsafi Dalam Etika Pendidikan Islam. 

Pemahaman terhadap pendidikan Islam harus merujuk pada tiga pengertian, 
yaitu: pertama, pendidikan Islam sebagai institusi; kedua, sebagai mata 
pelajaran/bidang studi; dan ketiga, sebagai nilai (value). Berkaitan dengan definisi 
tersebut, istilah pendidikan Islam dan pendidikan agama Islam, ada yang melihat 
dalam perspektif berbeda, namun pada dasarnya antara pendidikan Islam dan 



276 

     P- ISSN 2086-5902| e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860 

JIE : Journal of Islamic Education Vol. 7 No. 1 Januari-Juni 2025: Hal 273-284 

 

pendidikan agama Islam mempunyai kandungan arti yang sama yaitu: pertama, 
adanya usaha dan proses untuk penanaman (pendidikan) secara kontinue; kedua, 
adanya hubungan timbal balik antara guru kepada siswa, orang dewasa kepada anak-
anak; dan ketiga, al-akhlaq al-karimah sebagai titik akhir tujuan.  

Merujuk pada deskripsi tersebut dan dikait dengan konsep tarbiyah, ta’lim dan 
ta’dib, menegaskan bahwa tujuan akhir dari pendidikan Islam adalah pengembangan 
potensi dan kompetensi manusia sebagai entitas kosmopolitan berproses sebagai 
insan kamil yang membawa rahmatan li al- ‘alamin dan uswatun hasanah sebagai 
wujud perannya sebagai khalifah fi al-ardh. Orientasi tersebut harus didukung oleh 
pendidikan Islam sebagai sebuah lembaga yang fokus terhadap pendidikan dan 
pembelajaran untuk menanamkan karakter jujur, tanggung jawab, cerdas dan 
berintegritas atau disebut dengan istilah prophetic character. Konsep ini selaras 
dengan pendidikan Islam sebagai mata pelajaran sesuai dengan semangat UU 
Sisdiknas No. 20 tahun 2003, bahwa pendidikan agama Islam bukan hanya tentang 
iman, kesalehan dan akhlak mulia sebagai landasan keagamaan, tetapi juga untuk 
integrasi aspek kognitif, afektif dan psikomotirik yang membutuhkan kemampuan 
paripurna pendidik dalam implementasi pembelajarannya. 

Problem solving terhadap problematika pendidikan Islam harus mampu 
masuk pada ranah ontologi, epistemologi dan aksiologi. Problem ontologi pendidikan 
Islam berkaitan dengan erat dengan tiga maslah, yaitu: pertama, foundation problems 
yang menyangkut religious and philosophic foundational problems, empiric 
foundational; kedua, structural problems; dan ketiga, operational problem berkaitan 
dengan hubungan interaktif komponen pendidikan Islam. Problem pada ranah 
epistemologi, berkaitan dengan prespektif terhadap pendidikan Islam yang 
tradisional-konservatif serta proses pengajaran yang bersifat statis indoktrinatif- 
doktriner, dan secara aksiologi sebagai the theory of value, problem pendidikan Islam 
terletak pada muatan nilai spiritual dikesampingkan daripada nilai non spiritual. 

Tantangan pendidikan Islam di era globalisasi dengan disruption eranya, 
menjadi momentum dan titik pijak dalam mengembangkan dan membangun 
pendidikan Islam yang kompetitif. Pendidikan Islam harus mampu bukan saja sebagai 
alterntif tetapi menjadi pilihan utama masyarakat. Tantangan globalisasi dengan 
berbagai derivasinya hendaknya mampu dijawab oleh pendidikan Islam.  

Kemunculan globalisasi sebagai dinamisator, menuntut kemampuan 
dalam menakar arusnya sehingga reformasi yang dilakukan tidak menghilangkan 
entitas dan identitas pendidikan Islam itu sendiri. Reformasi kurikulum dapat 
dijadikan alternatif solusi dalam menjawab tiga tantangan globalisasi berkaitan erat 
dengan kemajuan iptek, demokratisasi dan dekadensi moral. Reformasi kurikulum 
pendidikan Islam sebagai sebuah jawaban, dalam tataran implementasinya, harus 
mampu mensinergikan dan mentransformasi nilai-nilai agama, membimbing siswa 
kepribadian dan akhlak mulia. 

Proses penanaman kepribadian dan akhlak mulia dalam pendidikan saat ini 
menjadi tema sentral dengan istilah pendidikan karakter. Popularitas paradigma 
pendidikan karakter tidak lepas dari realita dan fenomena yang terjadi di masyarakat 
dengan fakta distrust terhadap proses pendidikan yang berlangsung. Fakta distrust 
bukan terhadap tingkat intelektualitasnya, namun pada kualitas sumber daya 
manusia. Pendidikan karakter di Indonesia merupakan bagian dari gerakan masif di 



277 

P- ISSN 2086-5902| e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860 

Teosofi Falsafi Sebagai Panduan Etika…, Rahma Yussy Ayuda 

seluruh dunia, menemukan popularitasnya pada tahun 2010-an setelah terjadinya 
sarasehan nasional. Fakta ini merupakan tindak lanjut pada tahun 2009 Depdikbud 
telah mengidentifikasi 49 kualiats karakter yang kemudian oleh Kemendiknas 
diringkas menjadi sembilan pilar pendidikan karakter. Pendidikan karakter pada 
tataran implementasinya berkaitan dengan tiga elemen, yaitu: pemahaman, 
pembiasaan dan keteladanan yang menjadi satu kesatuan utuh yang saling 
terintegrasi. 

Merujuk pada deskripsi di atas, maka pada dasarnya dapat dipahami bahwa 
dalam teminologi pendidikan Islam adalah pendidikan akhlak yang didasarkan pada 
al- qur‟an dan sunnah yang dalam proses pelaksanaannya disesuaikan dengan 
perkembangan dan pembentukan karakter anak. 10 Konsep ini sejalan dengan arah 
pendidikan Islam dalam konsepsi al-Qur`an yang tertera antara lain: Q.S. Al-Fath (48): 
29, Q.S. Al-Hajj (22): 41, dan Q.S. Al-Zariyat (51): 56. Pendidikan akhlak dalam 
pendidikan Islam dianggap tertinggal dengan konsep pendidikan karakter, 
dikarenakan masih dianggap bersifat stagnan, tanpa konversi dan perlu adaptasi 
serta inovasi mencakup beberapa hal yang salah satunya adalah model pembelajaran. 
12 Penegasan atas deskripsi tersebut, dalam konteks modernisme pendidikan Islam, 
pendidikan akhlak membutuhkan pembaharuan sistem, metode dan kurikulum untuk 
mendukung pembangunan karakater yang merupakan proses transformasi living 
value.     

Pendeknya,    dalam    mewujudkan character building/pendidikan akhlak, 
agama merupakan asas fundamental sebagai landasan dalam mencapai tujuan 
pendidikan secara universal baik dari nilai etika maupun estetika. Pandangan ini 
muncul dikarenakan adanya world view yang berkembang bahwa nilai intelektulitas 
lebih penting daripada nilai spiritualitas. Bukti kongkrit bahwa sebenarnya nilai 
spiritual lebih memiliki domain dalam proses pendidikan adalah istilah spiritual 
quetion (SQ) dalam perkembangannya menjadi intelektual emotional spiritual 
question (IESQ). 

Spiritualitas sudah menjadi corak, label dan identitas baru dalam berbagai 
tema kajian, penelitian dan pendidikan. Paradigma spiritualitas sendiri terdiri atas 
tiga pola dasar yaitu spiritualitas psikologi manusia, alam dan agama. Dua pola 
pertama yaitu spiritualitas psikologi manusia dan alam yang merupakan hakikat 
sains bahwa pusat energi adalah manusia dan alam (antropho dan natural centre) 
yang bersifat terbatas sedangkan spiritulitas agama sebagai jalan keluar dalam 
mengatasi keterbatasan tersebut. Proses penanaman spiritulitas agama diperlukan 
metode dan strategi khusus agar mudah dimengerti dan diaktualisasikan. 

Istilah spiritualitas dalam sejarah peradaban Islam lebih populer dikenal 
dengan istilah tasawuf atau sufisme. Penekanan dimensi “rasa” atau aspek bathiniah 
daripada “rasio” menjadi indikator utama tasawuf. Meskipun indikator ini dianggap 
berseberangan dengan nilai-nilai masyarakat modern, namun menjadi problem 
solving untuk mengatasi berbagai tekanan dari sifat-sifat hedonis, materialis dan 
lainnya, sebagai bentuk ancaman terhadap manusia yang bersifat katrastofal. 
Tasawuf menjadi jalan keluar dalam mengahadapi kondisi dan situasi tersebut 
apabila disandarkan terhadap definisi dan tujuannya sebagai suatu pengetahuan yang 
menelaah seluk beluk hubungan manusia dengan Sang Khaliq, sebagai proses 
pembersihan jiwa, mentaqarrubkan diri kepada Allah, membersihkan sifat negatif 
dengan ibadah, menghias diri dengan akhlaqul karimah, mengejar eskatologis 
daripada materialis dan lainnya. 



278 

     P- ISSN 2086-5902| e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860 

JIE : Journal of Islamic Education Vol. 7 No. 1 Januari-Juni 2025: Hal 273-284 

 

Paradigma tasaswuf yang ideal, akan menjadi hal yang sangat bermakna 
apabila dapat diimplementasikan dalam dunia pendidikan khususnya berkaitan 
dengan proses pendidikan agama Islam. Terlepas dari perdebatan yang terjadi dalam 
dunia tasawuf, ada dua macam tipologi tasawuf yaitu tasawuf akhlaqi dan tasawuf 
falsafi yang dalam perkembangan keilmuan muncul istilah-istilah baru seperti 
tasawuf konvensional, tasawuf tradisional, tasawuf sainstifik, taswuf transformatf 
dan lainnya. Tasawuf yang dimunculkan sebagai penawar problematika pendidikan 
Islam yang sedang dihadapi. Cita-cita ideal terbentukknya insan kamil dari proses 
pendidikan agama Islam dapat diwujudkan dengan menjadikan tasawuf sebagai 
sebuah metode dan strategi pembelajaran. Merujuk pada kalimat tersebut, 
pertanyaan mendasar yang timbul sebagai rumusan masalah adalah bagaimana 
implementasi tasawuf dalam pendidikan agama Islam.  
 
Filsafat Akhlak dalam Konteks Pemikiran Etika Modern 

Dari beberapa pengertian tentang akhlak, maka dapat dimengerti bahwa 
akhlak adalah tabiat atau jiwa seseorang yakni keadaan jiwa yang terlatih sehingga 
dalam jiwa tersebut benar-benar telah melekat sifat-sifat yang melahirkan perbuatan-
perbuatan dengan mudah dan spontan tanpa dipikirkan dan diangan-angan lagi. Ada 
istilah lain yang lazim dipergunakan di samping kata akhlak, yakni etika. Perkataan 
itu berasal dari bahasa Yunani “Ethos” yang berarti adat kebiasaan. Dalam Webster 
New World College Dictionary disebutkan bahwa etika dalam bahasa Inggrisnya 
adalah ethic yang mempunyai dua arti yakni “a system of moral standards or values” 
(sebuah system dan standar moral atau nilai) dan “a particular standars of values” 
sebagai bagian dari standar nilai). 

Dalam pelajaran filsafat, etika adalah merupakan bagian dari padanya, dimana 
para ahli memberikan ta’rif dalam redaksi yang berbeda-beda, antara lain berbunyi: 
(a) Etika ialah ilmu tentang tingkah laku manusia prinsip-prinsip yang disistimatisir 
tentang tindakan moral yang betul. (b) Bagian filsafat yang memperkembangkan teori 
tentang tindakan: hujjah-hujjah dan tujuan yang diarahkan kepada makna tindakan. 
(c) Ilmu tentang filsafat moral, tidak mengenai fakta tetapi tentang nilai- nilai. Tidak 
mengenai sifat tindakan manusia, tetapi tentang idenya, karena itu bukan ilmu yang 
positif tetapi ilmu yang formatif. (d) Ilmu tentang moral/prinsip kaidah-kaidah moral 
tentang tindakan dan kelakuan. 

Adapun secara istilah, pengertian etika tampak berbeda dengan akhlak. Etika 
membicarakan perilaku manusia (kebiasaan) ditinjau dari baik-buruk, atau teori 
tentang perbuatan manusia ditinjau dari nilai baik- buruknya. Oleh karena itu bisa 
dikatakan bahwa etika merupakan bidang garapan filsafat, dengan moralitas sebagai 
objek meterialnya.Jadi, studi kritis terhadap moralitas itulah yang merupakan 
wilayah etika. Meski demikian harus tetap dikatakan bahwa dari segi sumbernya 
keduanya berbeda. Etika bersumber dari pemikiran manusia terutama filsafat Yunani, 
sedangkan ilmu akhlak, meski juga merupakan hasil pemikiran, tetapi ia bersumber 
dari wahyu yakni al-Qur’an dan al-Hadis. 

Filsafat akhlak di era modern merupakan jejak-jejak pertama sebuah etika 
muncul di kalangan murid Pytagoras. Di sekitar Pytagoras terbentuk lingkaran murid 
yang tradisinya diteruskan selama 200 tahun. Menurut mereka prinsip-prinsip 
matematika merupakan dasar segala realitas. Mereka penganut ajaran reinkarnasi. 



279 

P- ISSN 2086-5902| e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860 

Teosofi Falsafi Sebagai Panduan Etika…, Rahma Yussy Ayuda 

Menurut mereka badan merupakan kubur jiwa (soma-sema,”tubuh- kubur”). Agar 
jiwa dapat bebas dari badan, maka manusia perlu menempuh jalan pembersihan. 
Dengan bekerja dan bertapa secara rohani, terutama dengan berfilsafat dan 
bermatematika, manusia dibebaskan dari ketertarikan indrawi dan rohani. 

Sebagai yang kita ketahui bahwa bangsa Arab masih sedikit yang menyelidiki 
akhlak berdasar ilmu pengetahuan karena mereka telah merasa puas mengambil 
akhlak dari agama dan tidak merasa butuh kepada penyelidikan ilmiah mengenai 
dasar baik dan buruk. Agama menjadi dasar buku-buku akhlak, seperti yang kita lihat 
dalam buku karangan Al-Ghazali dan Al-Mawardi. Orang Arab yang melakukan 
penyelidikan tentang akhlak dengan dasar ilmu pengetahuan ialah Abu Nasr Al-farabi, 
Ikhwanus Sofa dan Abu Ali Ibnu Sina. Mereka telah mempelajari filsafat-filsafat 
Yunani, terutama pendapat-pendapat bangsa Arab yang terbesar mengenai Akhlak 
ialah Ibnu Maskawaih yang menyusun kitabnya yang terkenal (tahzibul akhlak wa 
tathirul a’raaq). Dia telah memadukan ajaran Plato, Aristoteles, Gallinus, dengan 
ajaran-ajaran Islam. 

Pada abad pertengahan ke 15 mulailah ahli-ahli pengetahuan menghidup- 
suburkan filsafat Yunani Kuno, yang kemudian juga berkembang diseluruh Eropa. 
Pada wal difungsikan sesuatu dikecam dan diselidiki, sehingga tegaklah kemerdekaan 
berpikir dan mulai melihat segala sesuatu dengan pandangan baru. Di antara yang 
mendapat kecaman dan penyelidikan ialah persoalan akhlak yang dibawa oleh 
bangsa Yunani dan bangsa-bangsa lain. Ahli-ahli pengetahuan baru mengecam dan 
memperluas penyelidikannya dengan pertolongan dari ilmu pengetahuan lain yang 
telah diketahui seperti ilmu jiwa masyarakat. Mereka suka menyelidiki akhlak 
menurut kenyataan dan tidak mengikuti gambaran- gambaran khayal, dan hendak 
melahirkan kekuatan yang ada pada manusia, dihubungkan dengan praktik hidup di 
dunia ini. Pandangan baru ini menghasilkan perubahan dalam menilai keutamaan. 
 
Relevansi Nilai-Nilai Tasawuf Bagi Pengembangan Etika Lingkungan Hidup  

Krisis lingkungan hidup seperti yang dikatakan Thamrin mengutip Bate dalam 
“The Song of the Earth” berada pada kondisi amat kritis (parlous). Keparahan ini 
terlihat dari data krisis lingkungan (tanah, air, tanaman, udara) dari polusi industri, 
sesuai laporan Asesmen keempat IPCC (Intergovermental Panel on Climate Change) 
tahun 2007 tentang peningkatan emisi gas rumah kaca global (global greenhouse gas 
emission) menunjukkan adanya peningkatan sejak masa pra industri sebesar 70% 
antara 1970 dan 2004. 

Selanjutnya, masih berkenaan dengan krisis lingkungan hidup, bahwa antara 
tahun 2000 dan 2005, penggundulan hutan terus berlanjut pada kisaran 12,9 
juta/tahun. Hal tersebut salah satu penyebabnya adalah praktik-praktik liar 
penebangan hutan. Data-data tersebut secara signifikan menunjukkan betapa 
manusia saat ini dihadapkan pada maslah yang sangat serius, karena menyangkut 
tempat hidup yang tidak lagi dirasa nyaman. 

Dorongan materialisme manusia membawa perubahan alam pada kerusakan. 
Hal tersebut sangat didukung oleh kecanggihan teknologi, baik industri, transportasi 
maupun teknologi energi. Menjadi sebuah kegamangan, disatu sisi kecanggihan 
teknologi sangat membantu kehidupan manusia, menguntungkan dan 
membahagiakan, namun di sisi lain hal tersebut menjadi monster yang mengancam 
kehidupan manusia itu sendiri. Kecanggihan teknologi yang cenderung 
antroposentris, sangat mendukung keparahan krisis yang terjadi pada alam. 



280 

     P- ISSN 2086-5902| e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860 

JIE : Journal of Islamic Education Vol. 7 No. 1 Januari-Juni 2025: Hal 273-284 

 

Pandangan antroposentris yang menjadikan manusia sebagai pusat kehidupan, 
dimana alam dijadikan sarana pemenuh kebutuhan dan kesenangannya membawa 
dampak besar bagi kehidupan.Terlebih pandangan positivisme yang menafikkan 
aspek esoteric-cosmik sebagai realitas, merupakan akar bencana baik secara 
langsung maupun tidak langsung. 

Memahami uraian di atas, maka yang kembali perlu ditegaskan pada 
masyarakat modern adalah krisis-krisis yang terjadi pada alam tidak berdiri dengan 
sendirinya sebagai sebuah realitas. Kesadaran tersebut, dilandaskan pada kenyataan 
bahwa manusia adalah satu kesatuan kosmik. Sebagai bagian dari kosmik, manusia 
memiliki peran penting sebagai subjek sekaligus objek. Dengan demikian, kerusakan 
yang terjadi di alam merupakan implikasi daripada nilai- nilai yang dianut oleh 
manusia yang melahirkan perbuatan-perbuatan. 

Memahami alam hanya pada aspek materi merupakan pemahaman yang 
kering dan pincang. Hal tersebut mendorong manusia untuk bersifat serakah, 
eksploitatif, dalam bahasa lain alam diperas tanpa batas. Pemahaman parsial 
semacam ini menjadikan manusia lupa akan aspek spiritual dan tujuan hidup 
manusia yang sesungguhnya. Pada kenyataannya kemampuan akal dalam mencapai 
kemajuan teknologi secara paripurna, tidak dapat menyelesaikan problem 
lingkungan secara keseluruhan. Karena akal saja tidak cukup untuk menjawab 
masalah kosmologi. Kemampuan akal tanpa diselaraskan dengan pendekatan hati 
akan melahirkan sikap antroposentri. Makadibutuhkan aspek esoteris, spiritualitas 
dalam menanggapi dan memahami alam. 

Masalah tersebut di atas sangat relevan jika dihadapkan dengan nilai-nilai 
tasawuf yang memandang alam sebagai symbol (ayat) realitas absolut. Realitas 
absolut yang dimaksud tidak lain adalah aspek imateri yang terselubung dibalik 
realitas materi kosmik. Jika permasalahan krisis lingkungan paling dominan 
disebabkan oleh keringnya nilai spiritual dalam diri manusia, maka tasawuf 
merupakan jalan untuk menyiram kembali lubuk hati manusia dengan nilai-nilai yang 
terkandung di dalam ajarannya.Alam merupakan simbol bagi realitas tertinggi, dan 
untuk memahami realitas tersebut tidak cukup hanya menggunakan ilmu skolastik. 
Maka benar apa yang dikatakan Nasr, bahwa dibalik sains matematis yang bersifat 
ilmiah terdapat banyak kenyataan metafisik, dan oleh karena itu sains sesungguhnya 
berperan pula sebagai jalan menemukan aspek riil tersebut. 

Kelestarian dan keseimbangan lingkungan alam harus dipelihara dengan baik, 
bukan karena ia memiliki manfaat bagi kehidupan manusia semata, melainkan karena 
ia merupakan ciptaan Tuhan. Hal tersebut juga didasarkan pada keterikatan antara 
satu makhluk dengan makhluk yang lain. Seperti yang dikatakan oleh Himyari 
mengutip Quraish Shihab, bahwa keterkaitan manusia dengan alam merupakan 
sebuah keniscayaan. Dilanjutkan dengan Leibnitz yang dikutip oleh Himyari bahwa 
manusia hanya mampu memahami siapa manusia sesungguhnya, jika pemahaman itu 
dikaitkan dengan lingkungan alam di mana manusia berada. Dan manusia tidak akan 
memperoleh jawaban apapun, ketika ia tidak mengakui keterkaitannya dengan alam 
semesta. Hal tersebut relevan dengan gerakan Deep Ecology yang disuarakan oleh 
Arne Naess, melalui teori etika ekosentrisme yang menentang teori antroposentrisme. 
Naess menegaskan bahwa alam memiliki nilai dalam dirinya sendiri, sehingga ia 
berhak mendapat pengakuan memiliki martabat sebagaimana makhluk lain. Naess 



281 

P- ISSN 2086-5902| e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860 

Teosofi Falsafi Sebagai Panduan Etika…, Rahma Yussy Ayuda 

menegaskan pula, bahwa ekosentrisme merupakan komponen religius yang 
dikoneksikan kepada perilaku berlingkungan. Ungkapan Naess ini sekaligus 
menegaskan bahwasannya kenyataan kosmic tidak dapat dipisahkan dari kenyataan 
spiritual, lebih luas lagi alam tidak pernah berpisah dari tasawuf. 

Etika lingkungan yang diciptakan manusia bertujuan untuk mengatur tingkah 
laku atau sikap manusia kepada alam, yang tujuannya adalah untuk mengatasi 
kerusakan dan degradasi lingkungan saat ini ataupun kehidupan mendatang. 
Beberapa prinsip dalam etika lingkungan tersebut jika dikaitkan dengan nilai-nilai 
tasawuf akan memperoleh relevansi yang begitu signifikan. Beberapa prinsip 
tersebut antara lain: 

Pertama, prinsip “kasih sayang dan kepedulian terhadap alam (caring for 
nature). Sikap ini lebih menunjukkan aspek mental. Dimana memahami alam dalam 
hal ini tidak selalu dengan hal-hal teknis praktis saja. Tetapi seperti analogi ibu yang 
merawat buah hatinya dengan sentuhan kasih sayang dan kepedulian, maka alam 
dalam hal ini juga dipandang perlu untuk diperlakukan demikian. Makna yang 
tersimpan dari kasih sayang dan kepedulian adalah nilai ketulusan. Ketika manusia 
dengan tulus memperlakukan alam dengan baik, maka merusaknya merupakan 
ketidakmungkinan. Seperti halnya ketidakmungkinan seorang ibu menyakiti dan 
melukai anaknya. 

Prinsip pertama ini dipandang sebagai sebuah ketulusan karena manusia tidak 
meposisikan diri sebagai yang lebih berkuasa daripada alam. Adapun kemampuannya 
digunakan sebagai eksistensi kesempurnaan amal. Hal ini diwujudkan dengan sikap 
merawat, melindungi dan memelihara alam dan lingkungan hidup tanpa pamrih dan 
keterikatan. Jika demikian, maka prinsip pertama ini menunjukkan adanya sikap 
tanggungjawab manusia sebagai Khalỉfah di muka bumi. Tanggung jawab merupakan 
bentuk kearifan manusia yang tidak hanya didasarkan pada pertimbangan 
kepentingan manusia saja. Tetapi lebih dari itu, manusia memandang alam sebagai 
anugerah Tuhan, sebagai amanah Tuhan. Melalui kesadaran ini, sebagai manusia yang 
telah diberi kepercayaan oleh Sang Maha Hidup, maka nilai moralitas menjadi 
prioritas manusia dalam memperlakukan alam. 

Kedua, prinsip “menghargai alam (respect for nature). Menghargai alam 
memiliki dasar ontologis bahwa manusia adalah bagian integral dari alam. Hal ini 
mengandung nilai spiritual yang tinggi, yaitu penghargaan pada alam tidak hanya 
dipahami secara materi –menghargai kepada gunung, laut, udara, api. Melainkan 
menghargai realitasnya sebagai ciptaan Realitas Tertinggi. Dengan demikian, 
menghargai alam adalah turunan daripada kesadaran keTuhanan. Melalui sikap 
menghrgai alam, manusia akan selalu berusaha memberikan hak alam atas dirinya, 
yaitu hak untuk dijaga, dipelihara dan dilestarikan sesuai dengan pengetahuan yang 
telah Tuhan berikan kepadanya. 

Relevan dengan uraian prinsip kedua di atas, dalam tasawuf demi mencapai 
ihsan kepada Tuhan maka manusia juga tidak lepasa daripada ihsan kepada makhluk 
Tuhan yaitu manusia, termasuk hewan, binatang dan seluruh realitas kosmik. Dengan 
kata lain, untuk mencapai kedekatan diri kepada Tuhan, maka dibutuhkan akhlak 
yang baik kepada Tuhan, maka kemudian berakhlak baik kepada seluruh ciptaan-Nya 
merupakan sebuah keniscayaan. Berkaitan dengan hal tersebut, tasawuf memandang 
alam sebagai cerminan kemahasempurnaan Tuhan, maka menghargai alam dalam 
tasawuf sangat diajarkan karena hal tersebut merupakan salah satu ekspresi manusia 
atau jalan manusia dalam upayanya menghargai Tuhan. 



282 

     P- ISSN 2086-5902| e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860 

JIE : Journal of Islamic Education Vol. 7 No. 1 Januari-Juni 2025: Hal 273-284 

 

Ketiga, prinsip solidaritas kosmis. Sikap ini tumbuh dari dasar pikir bahwa 
antara manusia dan alam memiliki kesetaraan pada batas tertentu. Tidak ada yang 
lebih mulia sehingga, yang satu menguasai yang lain. Adapun alam dijadikan sumber 
kehidupan merupakan sebuah fitrah penciptaan. Di mana fitrah tersebut sekaligus 
memberikan konsekuensi pada manusia untuk dapat melindungi apa yang menjadi 
sumber kehidupannya. Melalui sikap solidaritas kosmis, manusia akan 
mempertahankan dan melindungi alam. Relevan dengan uraian tersebut tasawuf 
memaknai solidaritas kosmik sebagai insan terhadap makhluk. Dalam tasawuf 
diajarkan bagaimana bersikap kepada alam, dalam hal ini kesolidaritasan. Kesetaraan 
dalam solidaritas kosmik dalam tasawuf diartikan sebagai kesetaraan anatara 
manusia dan alam merupakan sama-sama makhluk ciptaan Tuhan. Lalu dengan nilai 
alamiyyah yang diajarkan dalam tasawuf, seseorang tidak diizinkan menggunakan 
alam secara keterlaluan, tanpa memberikan hak-hak alam. Hal ini juga berarti tidak 
merugikan alam atau bahkan mengancam eksistensi makhluk hidup lain. 

Secara fakta prinsip di atas sangat urgen, melihat pergeseran nilai budaya 
manusia dalam memaknai kebutuhan dengan keinginan yang secara disadari atau 
tidak menggilas nilai solidaritas terhadap alam. Manusia dipersilahkan untuk 
memanfaatkan alam semesta secara maksimal, namun bukan untuk dieksploitasi 
demi mengejar kesenangan. Dalam contoh nyata, tidak hanya menebang tetapi juga 
menanam. Terlebih fenomena hedonis yang mengganggu dan merugikan keberadaan 
makhluk lain, baik tumbuhan, binatang, air, api, udara dan lain sebagainya. 

Keempat, prinsip “integritas moral”. Prinsip ini menghendaki moralitas yang 
diterapkan bukan hanya pada sebahagian saja. Integritas berarti mulai dari pemegang 
kekuasaan sampai kepada masyarakat umumnya memegang teguh moral ekologis 
yang telah diatur dalam peraturan. Ini bermakna bahwa tanggungjawab terhadap 
alam bukan hanya menjadi tanggungjawab individu, melaikan kewajiban kolektif. 
Maka peran pemerintah dalam hal ini turut menentukan nasib alam. Akankah 
peraturan dan kebijakan akan berpihak kepada alam saja, atau kepada manusia saja 
atau kepada keduanya sebagai satu kesatuan kosmik. Dalam kaitannya dengan 
lingkungan hidup, hal yang perlu disoroti adalah kebijakan pemerintah terhadap 
masyarakat adat yang termarginalkan. Masyarakat adat yang diketahui selalu 
memegang prinsip ekologis memiliki hak untuk diberi kebijakan. Karena mereka 
merupakan bagian dari alam, bagian daripada manusia lain yang memiliki hak yang 
sama.` 

Relevan dengan uraian di atas, tasawuf yang di dalam ajarannya mengandung 
nilai-nilai insaniyyah dan alamiyyah mengajarkan al-ishlah (perdamaian). 
Perdamaian dipahami sebagai bentuk hukum universal, tanpa memandang golongan 
yang menyebabkan keberpihakan. Untuk mewujudkan perdamaian maka integritas 
moral merupakan suatu hal yang sangat penting. Tanpa adanya integritas moral, 
maka kemajemukan akan selamanya menjadi daya perpecahan umat. Akibat daripada 
perpecahan umat tidak hanya merugikan manusia saja, tetapi dapat merugikan alam. 
Hal tersebut dikarenakan, ketika antar manusia, antar umat tidak lagi berdamai, 
maka keduanya saling mementingkan kehidupan diri dan golongan. Sehingga dalam 
hal ini alam menjadi salah satu objek eksploitatif, demi memenuhi ambisi tiap-tiap 
golongan. 
 



283 

P- ISSN 2086-5902| e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860 

Teosofi Falsafi Sebagai Panduan Etika…, Rahma Yussy Ayuda 

Tarekat, Kesalehan ritual, Spiritual dan Sosial 
Secara ontologis, para sufi lebih mempercayai dunia spiritual sebagai dimensi 

hidup yang lebih hakiki dan riil, dibanding dengan dunia jasmani. Meski keberadaan 
ruh (spiritual) tidak kasat mata, tetapi diyakini lebih utama dibanding badan 
(material) yang dapat dirasakan secara inderawi. Status ontologis Tuhan yang 
bersifat spiritual, para sufi berkeyakinan bahwa Dia-lah satu-satunya realitas sejati, 
“asal” sekaligus “tempat kembali,” alpha dan omega. Hanya kepada-Nya para sufi 
mengorientasikan jiwanya. Dia-lah buah kerinduan dan kepada-Nya semua akan 
berpulang untuk selamanya. Jika dipahami secara tekstual, pandangan seperti ini 
seolah menempatkan agama sebagai dimensi yang ‘bertentangan’ dengan kegiatan 
sosial- ekonomi. Seluruh aktifitas yang mengarah pada pencarian hal duniawi 
(kekayaan) dipandang negatif dan tidak sesuai dengan dimensi spiritualitas. Padahal, 
ada sisi di mana orang justru dapat menjadikan profesinya sebagi jalan menuju 
kepada Allah. Asalkan setiap apa yang menjadi aktifitas keseharianya dilaksanakan 
berdasarkan tuntunan Islam. 

Imam Ghazali (1058-1111), dianggap sebagai salah satu tokoh yang berhasil 
mengintegrasikan antara tasawuf dengan syari’at. Ia menawarkan sufisme yang 
dinamis dan kreatif, dengan melihat kehidupan sebagai proses untuk mencapai 
penyempurnaan diri yang harus dilalui melalui aktivitas yang kreatif. Pandangan ini 
cukup banyak mempengaruhi pandangan dan praktik hidup sufi besar dalam Islam. 
Beberapa di antara ialah Muhyiddin 

Ibn Arabi (1165-1240) yang lebih banyak membahasa tentang perwujudan 
Tuhan secara keseluruhan alam nyata dan alam ghaib. Kemudian ada juga Alsya’rani 
(wafat 973/1585), pengikut tarekat Syadziliyah yang memiliki pandangan bahwa 
bahwa hidup yang baik itu terletak pada pengabdian seseorang terhadap orang lain. 

Hal tersebut juga tampak dari praktik hidup penganut tarekat Syadziliyah di 
Tambak Beras, Jombang yang selain mengamalkan ritual rutin seperti zikir, tawassul, 
tahlil, dan tahmid juga menekankan pada pentingnya konsistensi dan akselerasi ritual 
dengan aktifitas kehidupan. Selain itu, praktik pengamalan tarekat oleh para 
penganutnya juga tidak lepas dari eksistensi dan peran dari sang guru (mursyid). 
Relasi konstruktif antara guru dan murid selama proses pengajian dan praktik ritual, 
akan sangat membantu para murid dalam mencapai kebahagiaan spiritual yang juga 
diinternalisasikan ke dalam kesadaran dan perilaku hidup sehari-hari. Dengan kata 
lain, pengalaman keberagamaan (tarekat) yang telat diperoleh, harus mampu 
ditransformasikan secara personal maupun sosial seseorang. Artinya, selain 
membawa dampak positif pada perubahan pribadi seseorang, juga berimplikasi nyata 
dalam kehidupan sosialnya. 

 
D. KESIMPULAN 

Tasawuf falsafi adalah tasawuf yang ajaran- ajaran dan konsepsinya disusun 
secara mendalam dengan bahasa-bahasa yang simbolik-filosofis. Tasawuf sendiri 
merupakan ajaran bagiamana seorang melakukan suatu amalan yang manifestasinya 
hanya untuk Allah baik kebahagian di dunia dan di akhirat.  

Teosofi falsafi adalah tasawuf yang konteksnya sudah memasuki wilayah 
ontolog yakni hubungan dengan Allah SWT dengan alam semesta (kosmologi) 
sehingga jika jenis tasawuf ini bebicara emanasi, inkarnasi, persatuan ruh Tuhan dan 
ruh manusia, keesaan dan berikutnya. Dalam tasawuf falsafi, terdapat pemikiran- 
pemikiran mengenai persatuannya Tuhan dengan makhluknya, setidaknya terdapat 



284 

     P- ISSN 2086-5902| e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860 

JIE : Journal of Islamic Education Vol. 7 No. 1 Januari-Juni 2025: Hal 273-284 

 

beberapa istilah yang masyhur yaitu: Hulul, Wahdah Al-Wujud, dan Ittihad. 
Pemahaman terhadap pendidikan Islam harus merujuk pada tiga pengertian, yaitu: 
pertama, pendidikan Islam sebagai institusi; kedua, sebagai mata pelajaran/bidang 
studi; dan ketiga, sebagai nilai (value). 

Relevansi Nilai-Nilai Tasawuf Bagi Pengembangan Etika Lingkungan Hidup. 
Beberapa prinsip tersebut antara lain: Pertama, prinsip “kasih sayang dan kepedulian 
terhadap alam" (caring for nature). Sikap ini lebih menunjukkan aspek mental. 
Dimana memahami alam dalam hal ini tidak selalu dengan hal-hal teknis praktis saja. 
Tetapi seperti analogi ibu yang merawat buah hatinya dengan sentuhan kasih sayang 
dan kepedulian, maka alam dalam hal ini juga dipandang perlu untuk diperlakukan 
demikian.  

 
REFERENSI 
Benny Prasetiya, Bahar Agus Setiawan, and Sofyan Rofi, “Implementasi Tasawuf 

Dalam Pendidikan Agama Islam: Independensi, Dialog Dan Integrasi,” 
POTENSIA: Jurnal Kependidikan Islam 5, no. 1 (2019): 64, 
https://doi.org/10.24014/potensia.v5i1.6553. 

Ida Munfarida, Nilai – Nilai Tasawuf Dan Relevansinya Bagi Pengembangan Etika 
Lingkungan Hidup, Tesis, 2017. 

https://www.researchgate.net/publication/38 
1086005_Pendidikan_Tasawuf_Falsafi_seba 
gai_Landasan_Etika_dalam_Pendidikan_Isl am?_share=1 

https://id.wikipedia.org/wiki/Teosofi 
https://www.academia.edu/92910080/TASAWUF_FALSAFI_DAN_IMPLIKASINYA_ 

DALAM_PENDIDIKAN_ISLAM_ 
Marlena, Y., Nurwahidin, M., & Sudjarwo, 
S. (2022). PERAN FILSAFAT TERHADAP PEMBINAAN AKHLAK DALAM PERSEPEKTIF 

ISLAM. Journal of Innovation Research and Knowledge, 2(7), 2643-2652. 
Ummah, E. O. S. S. (2018). Tarekat, kesalehan ritual, spiritual dan sosial: Praktik 

pengamalan tarekat syadziliyah di Banten. Al-A'raf: Jurnal Pemikiran Islam 
dan Filsafat, 15(2), 315-334. 

https://doi.org/10.24014/potensia.v5i1.6553
http://www.researchgate.net/publication/38
http://www.researchgate.net/publication/38
http://www.academia.edu/92910080/TASA
http://www.academia.edu/92910080/TASA

