JIE : Journal of Islamic Education

Vol. 4 No. 1 Januari-Juni 2022

ISSN 2086-5902 | e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860 38

Rekonstruksi Pendidikan Islam Berbasis Tasawuf

Fatimah Azzahra *1, Gus Nafi Unnur Hasan 2, Labib Mustafa3, Reza Igbal Ghifari 4, Figo
Zulfan Alfaraby >, Amiliya Nur Rosyidah ¢

123,456 Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang

*1 amelpercasi@gmail.com

ABSTRAK

Article history:
Received: Februari 2022
Revised: Maret 2022
Accepted: April 2022

Kata Kunci: tasawuf,
pendidikan [slam,
spiritualitas,  karakter,
guru spiritual

Keywords: Sufism,
Islamic education,
spirituality, character,

spiritual teacher

Penelitian ini bertujuan untuk merekonstruksi
paradigma pendidikan Islam berbasis tasawuf sebagai
respons terhadap Kkrisis spiritual dan moral yang
melanda dunia pendidikan kontemporer. Dalam
praktik pendidikan saat ini, dimensi ruhani kerap
terabaikan karena dominasi pendekatan kognitif dan
materialistik. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif dengan metode studi pustaka dan analisis
hermeneutik Hans-Georg Gadamer. Literatur yang
dikaji meliputi karya-karya klasik dan kontemporer
tentang tasawuf, filsafat pendidikan Islam, serta teori
pendidikan spiritual. Hasil kajian menunjukkan bahwa
nilai-nilai utama dalam tasawuf seperti taubat, sabar,
zuhud, tawakal, dan ma’rifat memiliki potensi besar
dalam membentuk karakter peserta didik yang
spiritual, etis, dan seimbang. Integrasi nilai-nilai
tersebut dalam kurikulum pendidikan Islam dapat
dilakukan melalui pendekatan tematik, pembelajaran
berbasis pengalaman, dan pembiasaan ibadah reflektif.
Selain itu, guru diposisikan tidak hanya sebagai

pengajar, tetapi sebagai pembimbing spiritual
(murabbi) yang meneladankan nilai-nilai tasawuf
dalam kehidupan nyata. Penelitian ini

merekomendasikan perumusan kurikulum pendidikan
Islam yang tidak hanya bersifat informatif, tetapi juga
transformatif, dengan menekankan dimensi batiniah
dalam pembentukan insan kamil.

Journal homepage: http://ejournal.uin-malang.ac.id/index.php/jie


mailto:amelpercasi@gmail.com

39
P- ISSN 2086-5902 | e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860

ABSTRACT

This study aims to reconstruct an Islamic education
paradigm grounded in Sufism as a response to the
spiritual and moral crisis affecting contemporary
education. In current practice, the spiritual dimension
is often neglected due to the dominance of cognitive
and materialistic approaches. This research uses a
qualitative method through a literature study and
applies Hans-Georg Gadamer’s hermeneutic analysis.
The reviewed literature includes classical and
contemporary works on Sufism, Islamic educational
philosophy, and spiritual pedagogy. The findings reveal
that core Sufi values such as repentance (taubah),
patience (sabr), asceticism (zuhud), trust in God
(tawakkul), and divine knowledge (ma’rifah) have
significant potential in shaping spiritually grounded
and ethically sound students. Integrating these values
into the Islamic education curriculum can be achieved
through thematic approaches, experiential learning,
and reflective worship practices. Moreover, teachers
are positioned not merely as instructors but as
murabbi—spiritual guides who embody and model Sufi
principles in daily life. This study recommends
designing an Islamic education curriculum that is not
only informative but also transformative, focusing on
the inner development of holistic human beings (insan
kamil).

Corresponding Author:

This is an open access article under the CC BY-SA license
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/).

Rekonstruksi Pendidikan Islam Berbasis Tasawuf...... Fatimah Azzahra, et al.



40
P- ISSN 2086-5902 | e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860

. PENDAHULUAN

Krisis moralitas yang melanda berbagai sektor kehidupan, termasuk dunia
pendidikan, menunjukkan bahwa pendekatan pendidikan yang terlalu menekankan
pada aspek kognitif belum mampu membentuk karakter peserta didik secara utuh.
Fenomena degradasi etika, perilaku konsumtif, individualisme, hingga kekeringan
spiritual di kalangan pelajar menjadi cermin rapuhnya dimensi ruhani dalam sistem
pendidikan Islam kontemporer. Di tengah semangat modernisasi dan digitalisasi,
pendidikan agama sering kali tereduksi menjadi transfer pengetahuan normatif
semata, kehilangan ruh spiritualitas dan kedalaman makna.

Berbagai studi terdahulu telah mengkaji upaya revitalisasi nilai-nilai spiritual
dalam pendidikan Islam. Misalnya, penelitian (Sari, Syahsiami, & Subagyo, 2025)
mengangkat pentingnya pendidikan karakter berbasis spiritualitas sebagai respon
atas krisis moral di sekolah-sekolah. Sementara itu, (Samad, 2020) menegaskan bahwa
sejak masa klasik, pendidikan Islam telah mengintegrasikan dimensi sufistik melalui
konsep ta’dib, yakni pembinaan adab dan penyucian jiwa sebagai inti dari proses
pendidikan. Namun, sebagian besar kajian tersebut masih terfokus pada aspek
normatif, belum sampai pada tahap perumusan paradigma atau model pendidikan
[slam yang secara sistemik dan konseptual berbasis pada tasawulf.

Keterbatasan dari studi sebelumnya terletak pada kurangnya dialog kritis
antara tasawuf sebagai sistem epistemologi dan pendidikan Islam sebagai praksis
kelembagaan. Tasawuf lebih sering diposisikan sebagai pelengkap atau mata pelajaran
tambahan, bukan sebagai fondasi paradigmatik yang menjiwai seluruh struktur
pendidikan. Padahal, dalam sejarahnya, nilai-nilai tasawuf justru menjadi basis
pembentukan kepribadian holistik dalam dunia pesantren, madrasah, dan pendidikan
informal Islam lainnya. Oleh karena itu, perlu ada upaya yang lebih sistematis dalam
mengintegrasikan warisan tasawuf ke dalam rekonstruksi pendidikan Islam secara
metodologis dan filosofis.

Berdasarkan hal tersebut, penelitian ini bertujuan untuk merekonstruksi
pendidikan Islam berbasis tasawuf sebagai respons atas krisis spiritual dan moral yang
terjadi di dunia pendidikan. Penelitian ini akan menganalisis dimensi epistemologis,
historis, dan praktis dari tasawuf, lalu merumuskannya sebagai paradigma pendidikan
I[slam yang berorientasi pada pembentukan akhlak, penyucian jiwa, dan pembangunan
relasi kemanusiaan yang utuh antara pendidik dan peserta didik. Dengan demikian,
studi ini diharapkan mampu mengisi kekosongan dalam literatur pendidikan Islam
kontemporer serta menawarkan model alternatif yang lebih menyentuh aspek
batiniah dan transformasional peserta didik.

. METODE PENELITIAN

Metode Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi
kepustakaan, berlandaskan kerangka hermeneutika untuk memahami teks dan
konteks pendidikan Islam berbasis tasawuf. Hermeneutika dipilih karena
memungkinkan interpretasi mendalam terhadap makna historis, teologis, dan filosofis
dari konsep pendidikan spiritual dalam Islam. Penelitian dimulai dengan eksplorasi
literatur klasik dan kontemporer yang membahas pendidikan tasawuf, filsafat
pendidikan Islam, dan teori hermeneutika Hans-Georg Gadamer. Literatur

JIE : Journal of Islamic Education Vol. 4 No. 1 Januari-Juni 2022: Hal 38-49




41
P- ISSN 2086-5902 | e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860

dikumpulkan dari sumber akademik terindeks seperti buku, jurnal, disertasi, dan
artikel ilmiah, melalui penelusuran sistematis di Google Scholar, ScienceDirect,
SpringerLink, SAGE, dan basis data relevan lainnya.

Pengelolaan data dilakukan dengan menggunakan perangkat lunak referensi
ilmiah seperti Zotero dan Mendeley untuk memastikan akurasi sitasi dan
pengorganisasian literatur. Setiap teks yang relevan dianalisis melalui teknik analisis
hermeneutik, yaitu dengan memahami struktur naratif, simbolisme, konteks sejarah
penulisan, dan horizon makna yang terkandung di dalamnya. Proses ini dilakukan
dengan pendekatan “fusi horizon” (fusion of horizons) yang menekankan pertemuan
antara horizon makna dari penulis asli teks dan horizon interpretatif dari peneliti masa
kini. Dalam tahap ini, interpretasi tidak dimaknai sebagai reproduksi literal dari
maksud pengarang, tetapi sebagai negosiasi makna yang kontekstual dan reflektif,
sesuai dengan kebutuhan zaman (Gadamer, 1976).

Fusion of Horizons

Hans-Georg Gadamer

Author's -SSR Interpreter's
Horizon Horizons Horizon
Original meanings, Present-day

historical context knowledge,
preconceptions

Gambar 1. Fusion of Horizons by
Hans-Georg Gadamer

Teknik analisis dilakukan melalui pembacaan berulang dan kontekstualisasi
terhadap literatur terpilih. Peneliti memetakan tema-tema kunci seperti konsep adab,
tazkiyatun nafs, murabbi ruhani, dan transendensi nilai dalam pendidikan, kemudian
menafsirkan Kketerkaitannya dengan tantangan pendidikan modern. Analisis
hermeneutik ini menghasilkan pemahaman yang tidak hanya bersifat deskriptif-
konseptual, tetapi juga kritis dan reflektif, sehingga mampu menawarkan kerangka
rekonstruksi pendidikan Islam yang berbasis pada tasawuf, dengan tetap
memperhatikan dinamika sosial, teknologi, dan nilai zaman kontemporer.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Konsep Dasar Tasawuf

Al-Ghazali merupakan seorang pemikir muslim yang brilian dan
berpengaruh besar dalam sejarah perkembangan pemikiran Islam, khususnya
dalam bidang tasawuf, adalah sosok yang telah memberikan kontribusi luar biasa
bagi dunia keilmuan Islam.(Lidia Artika, M Yaffi Rabbani, Muhammad Ridho Rizky
Nafis, Nursyahri Siregar, & Indra Gusnanda, 2023) Al-Ghazali dalam karyanya lhya’
Ulum al-Din menyatakan bahwa tasawuf merupakan jalan menuju pemahaman diri
yang lebih dalam serta pencapaian level tertinggi dalam kehidupan spiritual. Ia
menekankan urgensi membangun hubungan yang intim antara manusia dengan

Rekonstruksi Pendidikan Islam Berbasis Tasawuf...... Fatimah Azzahra, et al.



42
P- ISSN 2086-5902 | e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860

Tuhan, dan melihat tasawuf sebagai sarana untuk meraih kedekatan dan kesatuan
dengan Sang Pencipta.(Saputra & Wahid, 2023a) Deswita, dkk menjelaskan dalam
perkembangannya, al-Ghazali merumuskan konsep tasawuf sebagai bentuk
keikhlasan kepada Allah serta menjalin hubungan yang baik dengan sesama
manusia. Dalam ajarannya, tasawuf terdiri dari dua aspek utama. Pertama, relasi
antara manusia dengan Tuhan, dan kedua, relasi antarsesama manusia. Kedua
hubungan ini dibangun di atas dasar moralitas. Hubungan dengan Allah harus
dilandasi oleh keikhlasan, yakni ketulusan niat yang tercermin dalam pengabdian
tanpa pamrih terhadap perintah-Nya. Sementara itu, hubungan antarmanusia
bersandar pada etika sosial, di mana seseorang diajarkan untuk mengutamakan
kepentingan orang lain selama tidak bertentangan dengan hukum Syariah. Al-
Ghazali menegaskan bahwa siapa pun yang menyimpang dari syariat tidak bisa
disebut sebagai sufi, dan jika ia mengaku sebagai sufi, maka pengakuannya adalah
kebohongan.(Fasya, 2022a)

2. Magamat Al-Tasawuf (Magam-Maqam Tasawuf)

Sebelum mencapai derajat spiritual yang tinggi dalam dunia tasawuf,
seorang salik (pencari Tuhan) harus melalui berbagai tahapan yang disebut sebagai
maqamat atau magam-magam tasawuf. Dalam penelitian Sagala,dkk, menurut Al-
Ghazali, tahapan-tahapan ini berlandaskan pada pengembangan kecerdasan
spiritual, meliputi: taubat, sabar, kefakiran, zuhud, tawakal, dan ma’rifat.
Keseluruhan proses ini merupakan jalan menuju pencapaian ma’rifatullah atau
pengenalan sejati terhadap Tuhan, yang dalam pandangan Al-Ghazali menjadi salah
satu ciri dari manusia yang sempurna, atau dikenal dengan istilah insan kamil.
(Mochamad Yufi, 2023) Dalam (Ensiklopedi Islam, 2002) dijelaskan oleh penelitian
(Mahfidhoh, 2023) diantaranya:

a. Taubat

Taubat mencakup tiga unsur penting: pengetahuan, perasaan, dan
perbuatan. Pengetahuan di sini merujuk pada kesadaran seseorang akan
dampak negatif dari dosa besar yang dilakukannya. Kesadaran ini kemudian
menimbulkan rasa penyesalan yang mendalam dalam hati, yang pada akhirnya
mendorong seseorang untuk bertobat. Tobat yang sejati dilakukan dengan hati
yang tulus, disertai komitmen kuat untuk tidak mengulangi kesalahan yang
sama di masa mendatang. Tobat menjadi pintu gerbang awal bagi seseorang
yang ingin menempuh jalan spiritual. Tanpa tobat, perjalanan menuju
kedekatan dengan Allah tidak akan memiliki landasan yang kuat.
b. Sabar

Menurut Al-Ghazali, adalah kemampuan jiwa dalam menahan diri dari
dorongan negatif dan tetap teguh pada kebaikan. Dalam pandangannya,
terdapat tiga kekuatan utama dalam diri manusia: kekuatan akal, kekuatan yang
mendorong kepada kebaikan, dan kekuatan yang mendorong kepada
keburukan. Ketiga kekuatan ini saling berinteraksi dalam memengaruhi
perilaku seseorang. Ketika dorongan untuk berbuat baik mampu mengalahkan
dorongan untuk melakukan keburukan, maka seseorang dapat dikatakan telah
mencapai sifat sabar. Dengan demikian, sabar mencerminkan kestabilan jiwa
dalam mempertahankan nilai-nilai kebaikan di tengah godaan hawa nafsu.

JIE : Journal of Islamic Education Vol. 4 No. 1 Januari-Juni 2022: Hal 38-49




43

P- ISSN 2086-5902 | e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860

3.

c. Kefakiran

Tahapan ketiga adalah kefakiran, yaitu sikap menahan diri dari hal-hal
yang dibutuhkan sekalipun dalam kondisi memerlukan. Seorang calon sufi
dilatih untuk tidak sembarangan menerima sesuatu, seperti makanan,
meskipun ia sedang lapar. Ia harus memeriksa terlebih dahulu apakah makanan
itu halal, haram, atau syubhat—yaitu yang masih meragukan status
kehalalannya. Jika makanan tersebut termasuk haram atau syubhat, maka ia
wajib menolaknya meskipun sangat membutuhkannya. Selain itu, niat atau
motivasi dari orang yang memberikan makanan juga harus diperhatikan agar
tidak mengandung maksud tersembunyi yang bisa merusak kemurnian
spiritual.
d. Zuhud

Selanjutnya adalah magam zuhud, sebuah tahapan di mana seorang
calon sufi dituntut untuk melepaskan diri dari ketergantungan pada
kenikmatan duniawi. Pada tahap ini, ia tidak lagi mengejar kesenangan materi
seperti kekayaan, kedudukan, atau popularitas. Sebaliknya, ia mengarahkan
seluruh harapan dan tujuannya kepada kebahagiaan akhirat dan ridha Allah
semata. Dunia tidak dipandang sebagai tujuan, melainkan sebagai alat untuk
mendekat kepada Tuhan. Zuhud mengajarkan bahwa nilai sejati terletak pada
kehidupan ukhrawi, bukan pada gemerlap dunia yang sementara.
e. Tawakkal

Tahapan berikutnya adalah tawakal, sebuah magam yang menunjukkan
kepasrahan total seorang hamba kepada Allah setelah berusaha semaksimal
mungkin. Menurut Al-Ghazali, tawakal lahir dari keyakinan mendalam bahwa
Allah adalah Zat Yang Mahakuasa atas segala sesuatu. Ia tidak hanya mampu
berbuat apa saja, tetapi juga Maha Pengasih dan tidak pernah berlaku zalim
terhadap makhluk-Nya. Karena itu, seorang hamba seharusnya meletakkan
seluruh kepercayaannya kepada Allah, tanpa keraguan sedikit pun. Dalam
kondisi tawakal yang sempurna, seorang sufi merasa dirinya telah tiada, lebur
dalam kehendak Ilahi. Al-Ghazali menggambarkan tingkatan tertinggi dari
tawakal ini seperti mayat yang tidak lagi memiliki kehendak pribadi,
sepenuhnya mengikuti kehendak Sang Pencipta.
f. Ma'rifat

Tahapan terakhir adalah ma'rifat, yaitu mengenal Allah secara
mendalam melalui hati yang bening dan jiwa yang suci. Pada tingkat ini, seorang
sufi memperoleh pemahaman tentang rahasia-rahasia Ilahi dan ketentuan-
ketentuan-Nya atas segala sesuatu di alam semesta. Pengetahuan yang lahir
dari ma’rifat jauh lebih tinggi nilainya dibandingkan pengetahuan yang hanya
bersumber dari akal semata. Ma'rifat bukan sekadar tahu, melainkan mengenal
Allah dengan kesadaran batin yang utuh. Dari sinilah kemudian tumbuh
mahabbah, yaitu cinta yang mendalam kepada Tuhan, karena seorang hamba
yang benar-benar mengenal-Nya tak bisa tidak kecuali mencintai-Nya sepenuh
jiwa.

Integrasi Nilai-Nilai Tasawuf dalam Kurikulum Pendidikan Islam

Rekonstruksi Pendidikan Islam Berbasis Tasawuf...... Fatimah Azzahra, et al.



44

P- ISSN 2086-5902 | e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860

Pendidikan Islam sejatinya tidak hanya bertujuan untuk mencerdaskan akal
dan menanamkan pemahaman keilmuan semata, melainkan juga mengarahkan
peserta didik pada pembentukan jiwa yang bersih dan akhlak yang luhur. Dalam
kerangka ini, tasawuf sebagai dimensi spiritual Islam memainkan peran yang
sangat penting. Integrasi nilai-nilai tasawuf ke dalam kurikulum pendidikan Islam
menjadi kebutuhan mendesak di tengah krisis moralitas dan spiritualitas yang
melanda generasi muda. Tasawuf yang mengakar pada dimensi ruhani dan etis
[slam, sebagaimana dikembangkan oleh Al-Ghazali dalam Ihya’ Ulum al-Din,
merupakan sistem pendidikan jiwa yang paripurna (al-Insan al-Kamil). la
membimbing manusia menuju ma’rifatullah, pengenalan hakiki terhadap Allah
SWT, melalui sejumlah magam atau tahapan spiritualnya.

Integrasi nilai-nilai tasawuf dalam kurikulum pendidikan Islam menjadi
landasan penting dalam membentuk kepribadian yang berakhlak dan spiritual.
Nilai taubat menanamkan kesadaran diri dan dorongan untuk memperbaiki
kesalahan, yang dapat diajarkan melalui materi akidah dan akhlak (Muchamad Yufi,
2023). Sementara itu, nilai sabar menurut (Saputra & Wahid, 2023b) mengajarkan
keteguhan dalam menghadapi tantangan hidup, dan bisa diintegrasikan melalui
kisah para nabi dan tokoh Islam. Nilai kefakiran, yang mengajarkan sikap cukup
dan tidak bergantung pada dunia, dapat diterapkan dalam pendidikan yang
menanamkan kesederhanaan dan kejujuran, khususnya dalam pembelajaran fikih
dan etika sosial (Ningrum, 2023).

Nilai zuhud menanamkan sikap menjauhkan diri dari orientasi duniawi dan
lebih fokus pada tujuan akhirat, yang dapat dikembangkan melalui pengajaran
akhlak serta praktik hidup sederhana di lingkungan sekolah (Artika, Rabbani, Nafis,
Siregar, & Gusnanda, 2023). Selanjutnya (Fasya, 2022b) menambahkan nilai
tawakal yang melatih peserta didik untuk berserah diri kepada Allah setelah
berikhtiar maksimal, membentuk sikap seimbang antara usaha dan keimanan.
Sedangkan ma’rifat menurut (Muchamad Yufi, 2023) menjadi puncak dari
perjalanan spiritual, yakni pengenalan mendalam terhadap Allah, yang dapat
diperkaya melalui kegiatan tafakur, dzikir, dan kajian tasawuf dalam pembelajaran
agama. Dengan mengintegrasikan nilai-nilai ini, pendidikan Islam tidak hanya
mencetak individu yang cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara
spiritual.

Dengan demikian, integrasi nilai-nilai tasawuf di atas merupakan upaya
strategis dalam membentuk peserta didik yang tidak hanya unggul secara
intelektual, tetapi juga memiliki kedalaman spiritual dan akhlak yang mulia. Nilai-
nilai tersebut memperkaya dimensi pendidikan dengan memberikan landasan
moral, ketenangan batin, serta kesadaran ilahiyah yang mendalam, sehingga
menghasilkan generasi yang tangguh, rendah hati, dan mampu menjalani
kehidupan dengan penuh makna serta orientasi ukhrawi.

4. Guru Sebagai Pembimbing Spiritual

Dalam paradigma pendidikan Islam, guru tidak hanya diposisikan sebagai
mu’allim (pengajar) yang mentransmisikan ilmu pengetahuan, tetapi juga sebagai
murobbi (pendidik), mursyid (pembimbing), dan qudwah hasanah (teladan) dalam
kehidupan spiritual peserta didik. Peran spiritual ini sangat penting karena

JIE : Journal of Islamic Education Vol. 4 No. 1 Januari-Juni 2022: Hal 38-49




45

P- ISSN 2086-5902 | e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860

pendidikan Islam tidak sekadar menumbuhkan aspek kognitif, tetapi menekankan
pada pembentukan karakter dan kecerdasan ruhani yang mendalam. Guru sebagai
pembimbing spiritual adalah sosok yang menuntun peserta didik untuk
membangun hubungan yang kuat dengan Allah SWT, memahami makna hidup,
serta menjalani proses pendidikan sebagai jalan menuju kesalehan personal dan
sosial.

Dalam praktiknya, guru sebagai pembimbing spiritual berperan dalam
menanamkan nilai-nilai akhlak mulia, membimbing siswa dalam menjalani
kehidupan religius secara konsisten, serta membangun kesadaran Ilahiyah yang
melekat dalam setiap aktivitas keseharian siswa. Mereka tidak hanya mengajarkan
materi agama secara tekstual, tetapi juga menanamkan makna dan hikmah dari
setiap ibadah, seperti pentingnya shalat berjamaah, keikhlasan dalam beramal,
serta introspeksi diri melalui dzikir dan doa. Keteladanan guru dalam berperilaku,
disiplin spiritual, dan kepribadian yang lembut menjadi medium edukatif yang
lebih efektif dibandingkan sekadar ceramah atau teori.

Berdasarkan hasil penelitian (Yulianti & Prasetya, 2023) di MTs Nusantara
Probolinggo menyimpulkan bahwa peran guru dalam pembinaan mental-spiritual
peserta didik mencakup dimensi emosional, sosial, dan religius. Guru tidak hanya
mengarahkan, tetapi juga menyentuh hati siswa dengan empati, perhatian, dan
konsistensi dalam membina. Guru spiritual menjadi tempat bertanya, berbagi
masalah batin, hingga menjadi sosok yang menghadirkan rasa damai dan semangat
baru ketika siswa menghadapi tekanan mental atau spiritual. Selain itu, guru juga
berfungsi sebagai fasilitator dalam menciptakan suasana pembelajaran yang sarat
nilai ruhani. Kegiatan seperti pembacaan doa bersama, tadarus Al-Qur’an, tafakur
alam, dan refleksi rohani merupakan bagian dari program yang ditanamkan dalam
aktivitas keseharian sekolah. Di sinilah nilai-nilai seperti kejujuran, kesabaran,
tanggung jawab, dan cinta kasih tidak hanya diajarkan, tetapi dihidupkan dalam
praktik. (Supriyanti & Gunawan, 2023) dalam studinya menekankan bahwa
penguatan kecerdasan spiritual peserta didik erat kaitannya dengan keaktifan guru
dalam menjadi model yang hidup dan memberi inspirasi ruhani dalam dunia
pendidikan.

Lebih dari itu, guru spiritual juga memiliki tugas sebagai pelurus dan
pengarah jalan spiritual siswa. Dalam era modern yang penuh dengan distraksi
nilai-nilai materialistik dan sekularistik, keberadaan guru yang mampu
menghidupkan dimensi spiritual menjadi sangat relevan dan mendesak. Guru
berperan dalam menyadarkan siswa bahwa pendidikan bukan sekadar untuk
mendapatkan nilai akademik, tetapi lebih jauh lagi sebagai proses menyucikan jiwa
(tazkiyatun nafs) dan membentuk kepribadian yang harmonis antara dunia dan
akhirat. Peran ini tentu memerlukan kesiapan spiritual guru itu sendiri. Seorang
guru spiritual tidak cukup hanya memahami teori tasawuf atau akhlak, tetapi harus
menginternalisasi nilai-nilai tersebut dalam kehidupan pribadinya. Hal ini selaras
dengan (Nisa & Daivina, 2023) yang menyebutkan bahwa efektivitas peran
spiritual seorang guru ditentukan oleh kualitas kedekatannya dengan Allah SWT
dan keteladanannya dalam beramal shalih. Guru yang shalih akan lebih mudah
membentuk generasi shalih pula.

5. Relevansi Pendidikan Islam Berbasis Tasawuf di Sekolah/Madrasah dan

Rekonstruksi Pendidikan Islam Berbasis Tasawuf...... Fatimah Azzahra, et al.



46

P- ISSN 2086-5902 | e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860

Implikasinya

Pendidikan Islam berbasis tasawuf relevan untuk diintegrasikan ke dalam
sistem pendidikan formal di sekolah/madrasah, khususnya dalam pengembangan
kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI). Nilai-nilai tasawuf seperti tazkiyatun
nafs (penyucian jiwa), muhasabah (introspeksi diri), sabar, dan ikhlas dapat
dimasukkan sebagai kompetensi spiritual yang ingin dicapai dalam pembelajaran
PAL Misalnya, dalam silabus dan RPP, guru dapat menekankan refleksi batin
melalui pembelajaran ayat-ayat akhlak, serta membimbing peserta didik untuk
merenungi makna ibadah dan tujuan hidup secara ruhani. (Noorthaibah & Julaiha,
2020) Kurikulum yang seperti ini tidak hanya bertujuan mencetak peserta didik
yang cerdas intelektual, tetapi juga berjiwa suci dan berakhlak mulia. Hal ini
menunjukkan bahwa integrasi nilai tasawuf dalam kurikulum membentuk karakter
peserta didik yang lebih jujur, sederhana, dan penuh kasih sayang. Dengan adanya
integrasi ini diharapkan dapat menciptakan lingkungan belajar yang lebih kondusif
dan mendukung pengembangan Kkarakter peserta didik secara menyeluruh.
(Wijaya, 2022)

Selain dari sisi kurikulum, kegiatan ekstrakurikuler sekolah/madrasah
dapat menjadi wahana penguatan nilai-nilai tasawuf. Kegiatan seperti kajian kitab
tasawuf sederhana, dzikir bersama, dan pelatihan muhasabah diri setiap pekan,
menjadi media pembentukan spiritualitas peserta didik secara aktif. Di banyak
lembaga pendidikan Islam modern, praktik seperti riyadhah (latihan spiritual)
melalui dzikir dan pengendalian diri mulai diberlakukan. (Fakhrurrozi, Minabari,
Saguni, & Marfiyanto, 2023) Praktik kegiatan seperti ini secara tidak langsung
membiasakan nilai-nilai tasawuf kepada peserta didik yang mampu meningkatkan
empati dan kepekaan sosial peserta didik secara signifikan, terutama di
sekolah/madrasah yang menerapkan tasawuf sebagai basis pembinaan.

Sebagaimana kegiatan yang dilakukan oleh MA Pancasila Kota Bengkulu
dalam penelitian Koesmoeiran (2022), rivadhah dilaksanakan melalui aktivitas
dzikir, yang diawali dengan membaca ta’awudz, basmalah, surah Al-Fatihah,
sholawat, dan doa bersama. Pelaksanaan dzikir ini dilakukan dengan penuh
ketulusan hati serta jiwa yang berserah diri sepenuhnya kepada Allah SWT, disertai
kekhusyukan agar kegiatan ini berlangsung dengan baik dan mampu memancarkan
energi positif. Setelah mengikuti kegiatan riyadhah, terlihat adanya peningkatan
akhlak peserta didik, khususnya dalam hal perilaku. Misalnya, peserta didik mulai
mampu menghargai sesama, menunjukkan sikap sopan santun terhadap orang
yang lebih tua, dan yang paling mencolok adalah meningkatnya kedisiplinan dalam
mengikuti berbagai kegiatan yang diselenggarakan di madrasah. (Koesmeiran &
Utami, 2022)

Model pembelajaran yang berbasis tasawuf juga telah diterapkan di
beberapa lembaga pendidikan berbasis pesantren dan madrasah, seperti model
ABID (Amal-Bicara-Doa) dan Al-‘Alim. Dalam model ini, peserta didik tidak hanya
menerima teori tasawuf dari guru, melainkan langsung dipraktikkan melalui dzikir,
wirid, dan refleksi diri setelah pembelajaran. Guru berperan sebagai murabbi
(pembina ruhani) yang tidak hanya mengajar secara verbal, tetapi juga
memberikan Kketeladanan spiritual. (Noorthaibah & Julaiha, 2020) Model
pembelajaran ini terbukti memperkuat kesadaran spiritual, kejujuran, dan

JIE : Journal of Islamic Education Vol. 4 No. 1 Januari-Juni 2022: Hal 38-49




47
P- ISSN 2086-5902 | e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860

kesabaran peserta didik di tingkat SD. Selain itu, metode seperti talgin dzikir,
khalwat ringan (meditasi singkat), dan refleksi tertulis setelah pembelajaran PAI
dapat membentuk peserta didik yang seimbang antara kecerdasan intelektual dan
emosionalnya. (Azni, Yunus, & Fathurrohman, 2022)

Sebagaimana penelitian Nurkhasanah (2024) di SDIK Makkah, Padang, yang
mengungkapkan bahwa SDIK Makkah menerapkan pembiasaan talqin dzikir Al-
Ma’tsurat setiap hari Selasa dan Jumat pagi sebagai bagian dari pembinaan karakter
religius peserta didik. Kegiatan ini dilakukan secara rutin dan terstruktur, dipandu
oleh guru serta diikuti oleh seluruh siswa dengan khidmat. Dampak positif dari
pelaksanaan dzikir ini terlihat dari perubahan sikap peserta didik yang menjadi
lebih tenang, lebih mudah dikendalikan, dan menunjukkan peningkatan dalam
kedekatan spiritual dengan Allah SWT. Mereka juga semakin terbiasa melakukan
hal-hal baik, seperti menjaga sopan santun, menunjukkan empati kepada sesama,
serta memiliki kepedulian terhadap lingkungan sekitar, baik di sekolah maupun di
rumabh. Selain itu, pembiasaan dzikir ini membantu peserta didik lebih mencintai
kegiatan keagamaan, merasa nyaman berada di tempat ibadah, serta
menumbuhkan rasa cinta terhadap nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari.
(Nurkhasanah, Kustati, & Sepriyanti, 2024)

Berdasarkan dari relevansi diatas, manfaat integrasi pendidikan Islam
berbasis tasawuf di sekolah/madrasah sangatlah besar. Dari sisi spiritual, peserta
didik menjadi lebih dekat dengan Allah SWT dan mampu mengendalikan hawa
nafsu. Dari sisi moral, mereka tumbuh menjadi pribadi yang sabar, ikhlas, dan
rendah hati. Dari sisi emosional, tasawuf membantu peserta didik mengelola stres
akademik dan konflik sosial secara bijaksana. Sedangkan dari sisi sosial, peserta
didik diajarkan untuk hidup damai, saling mengingatkan dalam kebaikan, dan tidak
mudah menghakimi orang lain. menyimpulkan bahwa pendidikan berbasis tasawuf
berkontribusi besar dalam membentuk pemimpin muda yang memiliki karakter
kuat dan ketahanan moral di tengah dinamika zaman digital. (Putri, 2022) Dengan
demikian, pendidikan tasawuf tidak hanya membentuk karakter peserta didik,
tetapi juga mempersiapkan mereka untuk menghadapi tantangan moral dan
spiritual di era digital yang kompleks

D. KESIMPULAN

Pendidikan Islam saat ini menghadapi tantangan besar berupa krisis spiritual
dan moral yang semakin kompleks di tengah arus globalisasi dan digitalisasi. Fokus
pendidikan yang terlalu menekankan aspek kognitif telah mengabaikan pembinaan
dimensi ruhani peserta didik. Dalam konteks ini, tasawuf menawarkan pendekatan
yang mendalam melalui pembentukan akhlak dan penyucian jiwa. Nilai-nilai inti dalam
tasawuf seperti taubat, sabar, zuhud, tawakal, dan ma’rifat memberikan dasar spiritual
yang kuat bagi pengembangan karakter siswa. Oleh karena itu, pendidikan Islam
berbasis tasawuf menjadi sangat relevan untuk diintegrasikan secara sistemik dalam
sistem pendidikan formal.

Melalui pendekatan hermeneutik terhadap literatur klasik dan kontemporer,
penelitian ini menemukan bahwa tasawuf bukan hanya ajaran spiritual personal, tetapi
juga sebuah paradigma pendidikan yang transformatif. Nilai-nilai tasawuf dapat
diintegrasikan dalam kurikulum Pendidikan Agama Islam melalui pendekatan tematik,
pembelajaran kontekstual, dan pembiasaan ibadah yang reflektif. Selain itu, guru harus
berperan sebagai pembimbing spiritual (murabbi) yang menghadirkan keteladanan

Rekonstruksi Pendidikan Islam Berbasis Tasawuf...... Fatimah Azzahra, et al.



48
P- ISSN 2086-5902 | e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860

dalam kehidupan sehari-hari. Peran guru tidak lagi hanya sebagai pengajar ilmu
agama, tetapi juga sebagai pemandu ruhani yang menyentuh aspek batin peserta didik.
Hal ini menjadi kunci keberhasilan pendidikan Islam yang berorientasi pada
pembentukan insan kamil.

Dengan demikian, rekonstruksi pendidikan Islam berbasis tasawuf bukan hanya
alternatif, melainkan kebutuhan mendesak dalam menjawab kekosongan spiritual
generasi muda. Model pendidikan ini berpotensi menciptakan individu yang tidak
hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara emosional dan spiritual.
Penanaman nilai-nilai tasawuf dalam pendidikan akan membentuk peserta didik yang
rendah hati, empatik, dan berorientasi akhirat. Pendidikan yang demikian diharapkan
mampu melahirkan pemimpin masa depan yang memiliki ketahanan moral dan
kepekaan sosial yang tinggi. Maka, pengembangan kurikulum berbasis tasawuf perlu
terus dikaji dan diimplementasikan secara serius oleh institusi pendidikan Islam.

REFERENSI

Artika, L., Rabbani, M. Y., Nafis, M. R. R, Siregar, N., & Gusnanda, I. (2023). Biografi
Tokoh Tasawuf Al-Ghazali. Jurnal Kajian Penelitian Pendidikan dan
Kebudayaan, 1(2), 29-55. https://doi.org/10.59031/jkppk.v1i2.108

Azni, S. R, Yunus, B, & Fathurrohman, A. (2022). Konsep Pendidikan Akal pada
Kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) Tingkat Sekolah Dasar (SD).
Edukasi  Journal of  Educational Research, 2(1), 88-100.
https://doi.org/10.57032 /edukasi.v2i1.121

Fakhrurrozi, H., Minabari, M., Saguni, F., & Marfiyanto, T. (2023). Enhancing the Social
and Religious Character of Students at Qurratu A’yun High School Through
Extracurricular Activities. Pedagogia: Jurnal Pendidikan, 12(1), 101-118.
https://doi.org/10.24239 /pdg.vol12.iss1.391

Fasya, A. A. (2022a). Konsep Tasawuf Menurut Imam Al-Ghazali. JOUSIP: Journal of
Sufism and Psychotherapy, 2(2), 153-166.
https://doi.org/10.28918/jousip.v2i2.6723

Fasya, A. A. (2022b). Konsep Tasawuf Menurut Imam Al-Ghazali. JOUSIP: Journal of
Sufism and Psychotherapy, 2(2), 153-166.
https://doi.org/10.28918 /jousip.v2i2.6723

Gadamer, H.-G. (1976). Philosophical hermeneutics (D. E. Linge, Penerj.). Berkeley:
University of California Press.

Koesmeiran, H. & Utami, 1. (2022). APLIKASI KEGIATAN RIYADHAH DALAM
MEMBENTUK AKHLAK SANTRI (Studi Kasus di MA Pancasila Kota Bengkulu).
JPT: Jurnal Pendidikan Tematik, 3(2), 27 6-284.

Lidia Artika, M Yaffi Rabbani, Muhammad Ridho Rizky Nafis, Nursyahri Siregar, & Indra
Gusnanda. (2023). Biografi Tokoh Tasawuf Al-Ghazali. Jurnal Kajian Penelitian
Pendidikan dan Kebudayaan, 1(2), 29-55.
https://doi.org/10.59031/jkppk.v1i2.108

Mahfidhoh, W. (2023). Al-Ghazali: Implementasi Tasawuf Falsafi dalam Kehidupan
Sehari-Hari. jJournal of Islamic Thought and Philosophy, 2(1), 54-68.
https://doi.org/10.15642 /jitp.2023.2.1.54-68

JIE : Journal of Islamic Education Vol. 4 No. 1 Januari-Juni 2022: Hal 38-49




49
P- ISSN 2086-5902 | e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860

Ningrum, W. M. |. (2023). Al-Ghazali: Implementasi Tasawuf Falsafi dalam Kehidupan
Sehari-Hari. Journal of Islamic Thought and Philosophy, 2(1), 56-58.

Nisa, C., & Daivina, D. (2023). Peranan Guru Pendidikan Agama Islam dalam
Meningkatkan Kecerdasan Spiritual Peserta didik. EL-Hadhary: Jurnal
Penelitian Pendidikan Multidisiplin, 1(01), 52-59.
https://doi.org/10.61693 /elhadhary.vol101.2023.52-59

Noorthaibah, N., & Julaiha, S. (2020). Tasawuf Teaching and Learning in Islamic
Boarding Schools in East Kalimantan. Dinamika IImu, 20(1), 83-94.
https://doi.org/10.21093/D1.V2011.1982

Nurkhasanah, A. F., Kustati, Ma., & Sepriyanti, N. (2024). Implementasi Praktek Dzikir
Al-Ma’tsurat Terhadap Karakter Religius Siswa Sekolah Dasar Islam Kreatif
Makkah. Innovative: Journal Of Social Science Research, 4(3), 14242-14249.
https://doi.org/10.31004 /innovative.v4i3.11907

Putri, E. W. (2022). Tasawuf Sebagai Akhlak: Sebuah Jalan Menapaki Tasawuf Pada
Abad 21. Jurnal Al-Aqidah, 14(2), 111-1109.
https://doi.org/10.15548 /ja.v14i2.4761

Samad, S. A. A. (2020). Pembelajaran Akhlak Tasawuf dan Pembentukan Karakter
Mahasiswa di Perguruan Tinggi Islam. At-Ta'dib: Jurnal Ilmiah Prodi
Pendidikan Agama Islam, 149-162.

Saputra, T., & Wahid, A. (2023a). AL-GHAZALI DAN PEMIKIRANNYA TENTANG
PENDIDIKAN TASAWUF. ILJ: Islamic Learning Journal, 1(4), 935-954.
https://doi.org/10.54437 /iljjislamiclearningjournal.v1i4.1206

Saputra, T., & Wahid, A. (2023b). Al-Ghazali dan Pemikirannya Tentang Pendidikan
Tasawuf. ILJ: Islamic Learning Journal, 1(4), 935-954.
https://doi.org/10.54437 /iljjislamiclearningjournal.v1i4.1206

Sari, R. W., Syahsiami, L., & Subagyo, A. (2025). Tinjauan Teoritis Integrasi Agama dan
Sains dalam Pendidikan. Realita: Jurnal Penelitian Dan Kebudayaan Islam,
23(1), 19-36.

Supriyanti, S., & Gunawan, Y. L. P. (2023). Peran Guru Rumpun Pendidikan Agama Islam
dalam Mengembangkan Kecerdasan Spiritual Peserta Didik di MTs Ma’arif NU
1 Sumbang Kabupaten Banyumas. Tazkiya, Jurnal Pendidikan Islam, 12(1).

Wijaya, M. R. (2022). Islamic Education in the View of Sufism: Critical study of the role
of Sufism in Islamic Education. Ri‘ayah : Jurnal Sosial Dan Keagamaan, 7(2).
https://doi.org/10.32332 /riayah.v7i2.5656

Yufi, Mochamad. (2023). NILAI-NILAI TASAWUF AL-GHAZALI DALAM MENINGKATKAN
SPIRITUAL QUETIENT (SQ) PADA SANTRI. 7(2).

Yufi, Muchamad. (2023). Nilai-Nilai Al-Ghazali dalam Meningkatkan Spiritual Quetient
(SQ) pada Santri. Spiritualita: Journal of Ethics and Spirituality, 7(2), 125-134.

Yulianti, M., & Prasetya, B. (2023). Peran Guru PAI dalam Pembinaan Mental Spiritual
Siswa di MTs Nusantara Sumbertaman Probolinggo. AL-MUADDIB: Jurnal
Kajian Ilmu Kependidikan, 5(1), 79-88.

Rekonstruksi Pendidikan Islam Berbasis Tasawuf...... Fatimah Azzahra, et al.



