
JIE : Journal of Islamic Education 
Vol. 4 No. 1 Januari-Juni 2022 
ISSN 2086-5902| e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860   38 

  

Journal homepage: http://ejournal.uin-malang.ac.id/index.php/jie 

Rekonstruksi Pendidikan Islam Berbasis Tasawuf  
 

Fatimah Azzahra *1, Gus Nafi Unnur Hasan 2, Labib Mustafa3, Reza Iqbal Ghifari 4, Figo 
Zulfan Alfaraby 5, Amiliya Nur Rosyidah 6 

 
1,2,3,4,5,6 Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 

*1 amelpercasi@gmail.com 
 

  ABSTRAK 

Article history: 

Received: Februari 2022 

Revised: Maret 2022 

Accepted: April 2022 

 

 Penelitian ini bertujuan untuk merekonstruksi 
paradigma pendidikan Islam berbasis tasawuf sebagai 
respons terhadap krisis spiritual dan moral yang 
melanda dunia pendidikan kontemporer. Dalam 
praktik pendidikan saat ini, dimensi ruhani kerap 
terabaikan karena dominasi pendekatan kognitif dan 
materialistik. Penelitian ini menggunakan pendekatan 
kualitatif dengan metode studi pustaka dan analisis 
hermeneutik Hans-Georg Gadamer. Literatur yang 
dikaji meliputi karya-karya klasik dan kontemporer 
tentang tasawuf, filsafat pendidikan Islam, serta teori 
pendidikan spiritual. Hasil kajian menunjukkan bahwa 
nilai-nilai utama dalam tasawuf seperti taubat, sabar, 
zuhud, tawakal, dan ma’rifat memiliki potensi besar 
dalam membentuk karakter peserta didik yang 
spiritual, etis, dan seimbang. Integrasi nilai-nilai 
tersebut dalam kurikulum pendidikan Islam dapat 
dilakukan melalui pendekatan tematik, pembelajaran 
berbasis pengalaman, dan pembiasaan ibadah reflektif. 
Selain itu, guru diposisikan tidak hanya sebagai 
pengajar, tetapi sebagai pembimbing spiritual 
(murabbi) yang meneladankan nilai-nilai tasawuf 
dalam kehidupan nyata. Penelitian ini 
merekomendasikan perumusan kurikulum pendidikan 
Islam yang tidak hanya bersifat informatif, tetapi juga 
transformatif, dengan menekankan dimensi batiniah 
dalam pembentukan insan kamil. 

 

Kata Kunci: tasawuf, 
pendidikan Islam, 
spiritualitas, karakter, 
guru spiritual 

 

 

 

 

 

 

Keywords: Sufism, 
Islamic education, 
spirituality, character, 
spiritual teacher 

 

mailto:amelpercasi@gmail.com


39 

P- ISSN 2086-5902| e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860 

Rekonstruksi Pendidikan Islam Berbasis Tasawuf…… Fatimah Azzahra, et al. 

ABSTRACT 

This study aims to reconstruct an Islamic education 
paradigm grounded in Sufism as a response to the 
spiritual and moral crisis affecting contemporary 
education. In current practice, the spiritual dimension 
is often neglected due to the dominance of cognitive 
and materialistic approaches. This research uses a 
qualitative method through a literature study and 
applies Hans-Georg Gadamer’s hermeneutic analysis. 
The reviewed literature includes classical and 
contemporary works on Sufism, Islamic educational 
philosophy, and spiritual pedagogy. The findings reveal 
that core Sufi values such as repentance (taubah), 
patience (sabr), asceticism (zuhud), trust in God 
(tawakkul), and divine knowledge (ma’rifah) have 
significant potential in shaping spiritually grounded 
and ethically sound students. Integrating these values 
into the Islamic education curriculum can be achieved 
through thematic approaches, experiential learning, 
and reflective worship practices. Moreover, teachers 
are positioned not merely as instructors but as 
murabbi—spiritual guides who embody and model Sufi 
principles in daily life. This study recommends 
designing an Islamic education curriculum that is not 
only informative but also transformative, focusing on 
the inner development of holistic human beings (insan 
kamil). 
 

. 

Corresponding Author:  
 
This is an open access article under the CC BY-SA license  
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/). 
 

 
  



40 

        P- ISSN 2086-5902| e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860 

JIE : Journal of Islamic Education Vol. 4 No. 1 Januari-Juni 2022: Hal 38-49 

 

 

A. PENDAHULUAN 

Krisis moralitas yang melanda berbagai sektor kehidupan, termasuk dunia 
pendidikan, menunjukkan bahwa pendekatan pendidikan yang terlalu menekankan 
pada aspek kognitif belum mampu membentuk karakter peserta didik secara utuh. 
Fenomena degradasi etika, perilaku konsumtif, individualisme, hingga kekeringan 
spiritual di kalangan pelajar menjadi cermin rapuhnya dimensi ruhani dalam sistem 
pendidikan Islam kontemporer. Di tengah semangat modernisasi dan digitalisasi, 
pendidikan agama sering kali tereduksi menjadi transfer pengetahuan normatif 
semata, kehilangan ruh spiritualitas dan kedalaman makna. 

Berbagai studi terdahulu telah mengkaji upaya revitalisasi nilai-nilai spiritual 
dalam pendidikan Islam. Misalnya, penelitian (Sari, Syahsiami, & Subagyo, 2025) 
mengangkat pentingnya pendidikan karakter berbasis spiritualitas sebagai respon 
atas krisis moral di sekolah-sekolah. Sementara itu, (Samad, 2020) menegaskan bahwa 
sejak masa klasik, pendidikan Islam telah mengintegrasikan dimensi sufistik melalui 
konsep ta’dib, yakni pembinaan adab dan penyucian jiwa sebagai inti dari proses 
pendidikan. Namun, sebagian besar kajian tersebut masih terfokus pada aspek 
normatif, belum sampai pada tahap perumusan paradigma atau model pendidikan 
Islam yang secara sistemik dan konseptual berbasis pada tasawuf. 

Keterbatasan dari studi sebelumnya terletak pada kurangnya dialog kritis 
antara tasawuf sebagai sistem epistemologi dan pendidikan Islam sebagai praksis 
kelembagaan. Tasawuf lebih sering diposisikan sebagai pelengkap atau mata pelajaran 
tambahan, bukan sebagai fondasi paradigmatik yang menjiwai seluruh struktur 
pendidikan. Padahal, dalam sejarahnya, nilai-nilai tasawuf justru menjadi basis 
pembentukan kepribadian holistik dalam dunia pesantren, madrasah, dan pendidikan 
informal Islam lainnya. Oleh karena itu, perlu ada upaya yang lebih sistematis dalam 
mengintegrasikan warisan tasawuf ke dalam rekonstruksi pendidikan Islam secara 
metodologis dan filosofis. 

Berdasarkan hal tersebut, penelitian ini bertujuan untuk merekonstruksi 
pendidikan Islam berbasis tasawuf sebagai respons atas krisis spiritual dan moral yang 
terjadi di dunia pendidikan. Penelitian ini akan menganalisis dimensi epistemologis, 
historis, dan praktis dari tasawuf, lalu merumuskannya sebagai paradigma pendidikan 
Islam yang berorientasi pada pembentukan akhlak, penyucian jiwa, dan pembangunan 
relasi kemanusiaan yang utuh antara pendidik dan peserta didik. Dengan demikian, 
studi ini diharapkan mampu mengisi kekosongan dalam literatur pendidikan Islam 
kontemporer serta menawarkan model alternatif yang lebih menyentuh aspek 
batiniah dan transformasional peserta didik. 

 
B. METODE PENELITIAN 

Metode Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi 
kepustakaan, berlandaskan kerangka hermeneutika untuk memahami teks dan 
konteks pendidikan Islam berbasis tasawuf. Hermeneutika dipilih karena 
memungkinkan interpretasi mendalam terhadap makna historis, teologis, dan filosofis 
dari konsep pendidikan spiritual dalam Islam. Penelitian dimulai dengan eksplorasi 
literatur klasik dan kontemporer yang membahas pendidikan tasawuf, filsafat 
pendidikan Islam, dan teori hermeneutika Hans-Georg Gadamer. Literatur 



41 

P- ISSN 2086-5902| e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860 

Rekonstruksi Pendidikan Islam Berbasis Tasawuf…… Fatimah Azzahra, et al. 

dikumpulkan dari sumber akademik terindeks seperti buku, jurnal, disertasi, dan 
artikel ilmiah, melalui penelusuran sistematis di Google Scholar, ScienceDirect, 
SpringerLink, SAGE, dan basis data relevan lainnya. 

Pengelolaan data dilakukan dengan menggunakan perangkat lunak referensi 
ilmiah seperti Zotero dan Mendeley untuk memastikan akurasi sitasi dan 
pengorganisasian literatur. Setiap teks yang relevan dianalisis melalui teknik analisis 
hermeneutik, yaitu dengan memahami struktur naratif, simbolisme, konteks sejarah 
penulisan, dan horizon makna yang terkandung di dalamnya. Proses ini dilakukan 
dengan pendekatan “fusi horizon” (fusion of horizons) yang menekankan pertemuan 
antara horizon makna dari penulis asli teks dan horizon interpretatif dari peneliti masa 
kini. Dalam tahap ini, interpretasi tidak dimaknai sebagai reproduksi literal dari 
maksud pengarang, tetapi sebagai negosiasi makna yang kontekstual dan reflektif, 
sesuai dengan kebutuhan zaman (Gadamer, 1976). 

Gambar 1. Fusion of Horizons by 
Hans-Georg Gadamer 

Teknik analisis dilakukan melalui pembacaan berulang dan kontekstualisasi 
terhadap literatur terpilih. Peneliti memetakan tema-tema kunci seperti konsep adab, 
tazkiyatun nafs, murabbi ruhani, dan transendensi nilai dalam pendidikan, kemudian 
menafsirkan keterkaitannya dengan tantangan pendidikan modern. Analisis 
hermeneutik ini menghasilkan pemahaman yang tidak hanya bersifat deskriptif-
konseptual, tetapi juga kritis dan reflektif, sehingga mampu menawarkan kerangka 
rekonstruksi pendidikan Islam yang berbasis pada tasawuf, dengan tetap 
memperhatikan dinamika sosial, teknologi, dan nilai zaman kontemporer.  

 
C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Konsep Dasar Tasawuf 

Al-Ghazali merupakan seorang pemikir muslim yang brilian dan 
berpengaruh besar dalam sejarah perkembangan pemikiran Islam, khususnya 
dalam bidang tasawuf, adalah sosok yang telah memberikan kontribusi luar biasa 
bagi dunia keilmuan Islam.(Lidia Artika, M Yaffi Rabbani, Muhammad Ridho Rizky 
Nafis, Nursyahri Siregar, & Indra Gusnanda, 2023) Al-Ghazali dalam karyanya Ihya’ 
Ulum al-Din menyatakan bahwa tasawuf merupakan jalan menuju pemahaman diri 
yang lebih dalam serta pencapaian level tertinggi dalam kehidupan spiritual. Ia 
menekankan urgensi membangun hubungan yang intim antara manusia dengan 



42 

        P- ISSN 2086-5902| e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860 

JIE : Journal of Islamic Education Vol. 4 No. 1 Januari-Juni 2022: Hal 38-49 

 

Tuhan, dan melihat tasawuf sebagai sarana untuk meraih kedekatan dan kesatuan 
dengan Sang Pencipta.(Saputra & Wahid, 2023a) Deswita, dkk menjelaskan dalam 
perkembangannya, al-Ghazali merumuskan konsep tasawuf sebagai bentuk 
keikhlasan kepada Allah serta menjalin hubungan yang baik dengan sesama 
manusia. Dalam ajarannya, tasawuf terdiri dari dua aspek utama. Pertama, relasi 
antara manusia dengan Tuhan, dan kedua, relasi antarsesama manusia. Kedua 
hubungan ini dibangun di atas dasar moralitas. Hubungan dengan Allah harus 
dilandasi oleh keikhlasan, yakni ketulusan niat yang tercermin dalam pengabdian 
tanpa pamrih terhadap perintah-Nya. Sementara itu, hubungan antarmanusia 
bersandar pada etika sosial, di mana seseorang diajarkan untuk mengutamakan 
kepentingan orang lain selama tidak bertentangan dengan hukum Syariah. Al-
Ghazali menegaskan bahwa siapa pun yang menyimpang dari syariat tidak bisa 
disebut sebagai sufi, dan jika ia mengaku sebagai sufi, maka pengakuannya adalah 
kebohongan.(Fasya, 2022a) 

 
2. Maqamat Al-Tasawuf (Maqam-Maqam Tasawuf) 

Sebelum mencapai derajat spiritual yang tinggi dalam dunia tasawuf, 
seorang salik (pencari Tuhan) harus melalui berbagai tahapan yang disebut sebagai 
maqāmāt atau maqam-maqam tasawuf. Dalam penelitian Sagala,dkk, menurut Al-
Ghazali, tahapan-tahapan ini berlandaskan pada pengembangan kecerdasan 
spiritual, meliputi: taubat, sabar, kefakiran, zuhud, tawakal, dan ma’rifat. 
Keseluruhan proses ini merupakan jalan menuju pencapaian ma’rifatullah atau 
pengenalan sejati terhadap Tuhan, yang dalam pandangan Al-Ghazali menjadi salah 
satu ciri dari manusia yang sempurna, atau dikenal dengan istilah insan kamil. 
(Mochamad Yufi, 2023) Dalam (Ensiklopedi Islam, 2002) dijelaskan oleh penelitian 

(Mahfidhoh, 2023) diantaranya:  

a. Taubat 
Taubat mencakup tiga unsur penting: pengetahuan, perasaan, dan 

perbuatan. Pengetahuan di sini merujuk pada kesadaran seseorang akan 
dampak negatif dari dosa besar yang dilakukannya. Kesadaran ini kemudian 
menimbulkan rasa penyesalan yang mendalam dalam hati, yang pada akhirnya 
mendorong seseorang untuk bertobat. Tobat yang sejati dilakukan dengan hati 
yang tulus, disertai komitmen kuat untuk tidak mengulangi kesalahan yang 
sama di masa mendatang. Tobat menjadi pintu gerbang awal bagi seseorang 
yang ingin menempuh jalan spiritual. Tanpa tobat, perjalanan menuju 
kedekatan dengan Allah tidak akan memiliki landasan yang kuat. 
b. Sabar 

Menurut Al-Ghazali, adalah kemampuan jiwa dalam menahan diri dari 
dorongan negatif dan tetap teguh pada kebaikan. Dalam pandangannya, 
terdapat tiga kekuatan utama dalam diri manusia: kekuatan akal, kekuatan yang 
mendorong kepada kebaikan, dan kekuatan yang mendorong kepada 
keburukan. Ketiga kekuatan ini saling berinteraksi dalam memengaruhi 
perilaku seseorang. Ketika dorongan untuk berbuat baik mampu mengalahkan 
dorongan untuk melakukan keburukan, maka seseorang dapat dikatakan telah 
mencapai sifat sabar. Dengan demikian, sabar mencerminkan kestabilan jiwa 
dalam mempertahankan nilai-nilai kebaikan di tengah godaan hawa nafsu. 



43 

P- ISSN 2086-5902| e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860 

Rekonstruksi Pendidikan Islam Berbasis Tasawuf…… Fatimah Azzahra, et al. 

c. Kefakiran 
Tahapan ketiga adalah kefakiran, yaitu sikap menahan diri dari hal-hal 

yang dibutuhkan sekalipun dalam kondisi memerlukan. Seorang calon sufi 
dilatih untuk tidak sembarangan menerima sesuatu, seperti makanan, 
meskipun ia sedang lapar. Ia harus memeriksa terlebih dahulu apakah makanan 
itu halal, haram, atau syubhat—yaitu yang masih meragukan status 
kehalalannya. Jika makanan tersebut termasuk haram atau syubhat, maka ia 
wajib menolaknya meskipun sangat membutuhkannya. Selain itu, niat atau 
motivasi dari orang yang memberikan makanan juga harus diperhatikan agar 
tidak mengandung maksud tersembunyi yang bisa merusak kemurnian 
spiritual. 
d. Zuhud 

Selanjutnya adalah maqam zuhud, sebuah tahapan di mana seorang 
calon sufi dituntut untuk melepaskan diri dari ketergantungan pada 
kenikmatan duniawi. Pada tahap ini, ia tidak lagi mengejar kesenangan materi 
seperti kekayaan, kedudukan, atau popularitas. Sebaliknya, ia mengarahkan 
seluruh harapan dan tujuannya kepada kebahagiaan akhirat dan ridha Allah 
semata. Dunia tidak dipandang sebagai tujuan, melainkan sebagai alat untuk 
mendekat kepada Tuhan. Zuhud mengajarkan bahwa nilai sejati terletak pada 
kehidupan ukhrawi, bukan pada gemerlap dunia yang sementara. 
e. Tawakkal 

Tahapan berikutnya adalah tawakal, sebuah maqam yang menunjukkan 
kepasrahan total seorang hamba kepada Allah setelah berusaha semaksimal 
mungkin. Menurut Al-Ghazali, tawakal lahir dari keyakinan mendalam bahwa 
Allah adalah Zat Yang Mahakuasa atas segala sesuatu. Ia tidak hanya mampu 
berbuat apa saja, tetapi juga Maha Pengasih dan tidak pernah berlaku zalim 
terhadap makhluk-Nya. Karena itu, seorang hamba seharusnya meletakkan 
seluruh kepercayaannya kepada Allah, tanpa keraguan sedikit pun. Dalam 
kondisi tawakal yang sempurna, seorang sufi merasa dirinya telah tiada, lebur 
dalam kehendak Ilahi. Al-Ghazali menggambarkan tingkatan tertinggi dari 
tawakal ini seperti mayat yang tidak lagi memiliki kehendak pribadi, 
sepenuhnya mengikuti kehendak Sang Pencipta. 
f. Ma’rifat 

Tahapan terakhir adalah ma’rifat, yaitu mengenal Allah secara 
mendalam melalui hati yang bening dan jiwa yang suci. Pada tingkat ini, seorang 
sufi memperoleh pemahaman tentang rahasia-rahasia Ilahi dan ketentuan-
ketentuan-Nya atas segala sesuatu di alam semesta. Pengetahuan yang lahir 
dari ma’rifat jauh lebih tinggi nilainya dibandingkan pengetahuan yang hanya 
bersumber dari akal semata. Ma’rifat bukan sekadar tahu, melainkan mengenal 
Allah dengan kesadaran batin yang utuh. Dari sinilah kemudian tumbuh 
mahabbah, yaitu cinta yang mendalam kepada Tuhan, karena seorang hamba 
yang benar-benar mengenal-Nya tak bisa tidak kecuali mencintai-Nya sepenuh 
jiwa. 

 
 
 

3. Integrasi Nilai-Nilai Tasawuf dalam Kurikulum Pendidikan Islam 



44 

        P- ISSN 2086-5902| e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860 

JIE : Journal of Islamic Education Vol. 4 No. 1 Januari-Juni 2022: Hal 38-49 

 

Pendidikan Islam sejatinya tidak hanya bertujuan untuk mencerdaskan akal 
dan menanamkan pemahaman keilmuan semata, melainkan juga mengarahkan 
peserta didik pada pembentukan jiwa yang bersih dan akhlak yang luhur. Dalam 
kerangka ini, tasawuf sebagai dimensi spiritual Islam memainkan peran yang 
sangat penting. Integrasi nilai-nilai tasawuf ke dalam kurikulum pendidikan Islam 
menjadi kebutuhan mendesak di tengah krisis moralitas dan spiritualitas yang 
melanda generasi muda. Tasawuf yang mengakar pada dimensi ruhani dan etis 
Islam, sebagaimana dikembangkan oleh Al-Ghazali dalam Ihya’ Ulum al-Din, 
merupakan sistem pendidikan jiwa yang paripurna (al-Insan al-Kamil). Ia 
membimbing manusia menuju ma’rifatullah, pengenalan hakiki terhadap Allah 
SWT, melalui sejumlah maqam atau tahapan spiritualnya. 

Integrasi nilai-nilai tasawuf dalam kurikulum pendidikan Islam menjadi 
landasan penting dalam membentuk kepribadian yang berakhlak dan spiritual. 
Nilai taubat menanamkan kesadaran diri dan dorongan untuk memperbaiki 
kesalahan, yang dapat diajarkan melalui materi akidah dan akhlak (Muchamad Yufi, 
2023). Sementara itu, nilai sabar menurut (Saputra & Wahid, 2023b) mengajarkan 
keteguhan dalam menghadapi tantangan hidup, dan bisa diintegrasikan melalui 
kisah para nabi dan tokoh Islam. Nilai kefakiran, yang mengajarkan sikap cukup 
dan tidak bergantung pada dunia, dapat diterapkan dalam pendidikan yang 
menanamkan kesederhanaan dan kejujuran, khususnya dalam pembelajaran fikih 
dan etika sosial (Ningrum, 2023). 

Nilai zuhud menanamkan sikap menjauhkan diri dari orientasi duniawi dan 
lebih fokus pada tujuan akhirat, yang dapat dikembangkan melalui pengajaran 
akhlak serta praktik hidup sederhana di lingkungan sekolah (Artika, Rabbani, Nafis, 
Siregar, & Gusnanda, 2023). Selanjutnya (Fasya, 2022b) menambahkan nilai 
tawakal yang melatih peserta didik untuk berserah diri kepada Allah setelah 
berikhtiar maksimal, membentuk sikap seimbang antara usaha dan keimanan. 
Sedangkan ma’rifat menurut (Muchamad Yufi, 2023) menjadi puncak dari 
perjalanan spiritual, yakni pengenalan mendalam terhadap Allah, yang dapat 
diperkaya melalui kegiatan tafakur, dzikir, dan kajian tasawuf dalam pembelajaran 
agama. Dengan mengintegrasikan nilai-nilai ini, pendidikan Islam tidak hanya 
mencetak individu yang cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara 
spiritual. 

Dengan demikian, integrasi nilai-nilai tasawuf di atas merupakan upaya 
strategis dalam membentuk peserta didik yang tidak hanya unggul secara 
intelektual, tetapi juga memiliki kedalaman spiritual dan akhlak yang mulia. Nilai-
nilai tersebut memperkaya dimensi pendidikan dengan memberikan landasan 
moral, ketenangan batin, serta kesadaran ilahiyah yang mendalam, sehingga 
menghasilkan generasi yang tangguh, rendah hati, dan mampu menjalani 
kehidupan dengan penuh makna serta orientasi ukhrawi. 

 
4. Guru Sebagai Pembimbing Spiritual 

Dalam paradigma pendidikan Islam, guru tidak hanya diposisikan sebagai 
mu’allim (pengajar) yang mentransmisikan ilmu pengetahuan, tetapi juga sebagai 
murobbi (pendidik), mursyid (pembimbing), dan qudwah hasanah (teladan) dalam 
kehidupan spiritual peserta didik. Peran spiritual ini sangat penting karena 



45 

P- ISSN 2086-5902| e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860 

Rekonstruksi Pendidikan Islam Berbasis Tasawuf…… Fatimah Azzahra, et al. 

pendidikan Islam tidak sekadar menumbuhkan aspek kognitif, tetapi menekankan 
pada pembentukan karakter dan kecerdasan ruhani yang mendalam. Guru sebagai 
pembimbing spiritual adalah sosok yang menuntun peserta didik untuk 
membangun hubungan yang kuat dengan Allah SWT, memahami makna hidup, 
serta menjalani proses pendidikan sebagai jalan menuju kesalehan personal dan 
sosial. 

Dalam praktiknya, guru sebagai pembimbing spiritual berperan dalam 
menanamkan nilai-nilai akhlak mulia, membimbing siswa dalam menjalani 
kehidupan religius secara konsisten, serta membangun kesadaran Ilahiyah yang 
melekat dalam setiap aktivitas keseharian siswa. Mereka tidak hanya mengajarkan 
materi agama secara tekstual, tetapi juga menanamkan makna dan hikmah dari 
setiap ibadah, seperti pentingnya shalat berjamaah, keikhlasan dalam beramal, 
serta introspeksi diri melalui dzikir dan doa. Keteladanan guru dalam berperilaku, 
disiplin spiritual, dan kepribadian yang lembut menjadi medium edukatif yang 
lebih efektif dibandingkan sekadar ceramah atau teori. 

Berdasarkan hasil penelitian (Yulianti & Prasetya, 2023) di MTs Nusantara 
Probolinggo menyimpulkan bahwa peran guru dalam pembinaan mental-spiritual 
peserta didik mencakup dimensi emosional, sosial, dan religius. Guru tidak hanya 
mengarahkan, tetapi juga menyentuh hati siswa dengan empati, perhatian, dan 
konsistensi dalam membina. Guru spiritual menjadi tempat bertanya, berbagi 
masalah batin, hingga menjadi sosok yang menghadirkan rasa damai dan semangat 
baru ketika siswa menghadapi tekanan mental atau spiritual. Selain itu, guru juga 
berfungsi sebagai fasilitator dalam menciptakan suasana pembelajaran yang sarat 
nilai ruhani. Kegiatan seperti pembacaan doa bersama, tadarus Al-Qur’an, tafakur 
alam, dan refleksi rohani merupakan bagian dari program yang ditanamkan dalam 
aktivitas keseharian sekolah. Di sinilah nilai-nilai seperti kejujuran, kesabaran, 
tanggung jawab, dan cinta kasih tidak hanya diajarkan, tetapi dihidupkan dalam 
praktik. (Supriyanti & Gunawan, 2023) dalam studinya menekankan bahwa 
penguatan kecerdasan spiritual peserta didik erat kaitannya dengan keaktifan guru 
dalam menjadi model yang hidup dan memberi inspirasi ruhani dalam dunia 
pendidikan. 

Lebih dari itu, guru spiritual juga memiliki tugas sebagai pelurus dan 
pengarah jalan spiritual siswa. Dalam era modern yang penuh dengan distraksi 
nilai-nilai materialistik dan sekularistik, keberadaan guru yang mampu 
menghidupkan dimensi spiritual menjadi sangat relevan dan mendesak. Guru 
berperan dalam menyadarkan siswa bahwa pendidikan bukan sekadar untuk 
mendapatkan nilai akademik, tetapi lebih jauh lagi sebagai proses menyucikan jiwa 
(tazkiyatun nafs) dan membentuk kepribadian yang harmonis antara dunia dan 
akhirat. Peran ini tentu memerlukan kesiapan spiritual guru itu sendiri. Seorang 
guru spiritual tidak cukup hanya memahami teori tasawuf atau akhlak, tetapi harus 
menginternalisasi nilai-nilai tersebut dalam kehidupan pribadinya. Hal ini selaras 
dengan (Nisa & Daivina, 2023) yang menyebutkan bahwa efektivitas peran 
spiritual seorang guru ditentukan oleh kualitas kedekatannya dengan Allah SWT 
dan keteladanannya dalam beramal shalih. Guru yang shalih akan lebih mudah 
membentuk generasi shalih pula. 

 
 

5. Relevansi Pendidikan Islam Berbasis Tasawuf di Sekolah/Madrasah dan 



46 

        P- ISSN 2086-5902| e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860 

JIE : Journal of Islamic Education Vol. 4 No. 1 Januari-Juni 2022: Hal 38-49 

 

Implikasinya 
Pendidikan Islam berbasis tasawuf relevan untuk diintegrasikan ke dalam 

sistem pendidikan formal di sekolah/madrasah, khususnya dalam pengembangan 
kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI). Nilai-nilai tasawuf seperti tazkiyatun 
nafs (penyucian jiwa), muhasabah (introspeksi diri), sabar, dan ikhlas dapat 
dimasukkan sebagai kompetensi spiritual yang ingin dicapai dalam pembelajaran 
PAI. Misalnya, dalam silabus dan RPP, guru dapat menekankan refleksi batin 
melalui pembelajaran ayat-ayat akhlak, serta membimbing peserta didik untuk 
merenungi makna ibadah dan tujuan hidup secara ruhani. (Noorthaibah & Julaiha, 
2020) Kurikulum yang seperti ini tidak hanya bertujuan mencetak peserta didik 
yang cerdas intelektual, tetapi juga berjiwa suci dan berakhlak mulia. Hal ini 
menunjukkan bahwa integrasi nilai tasawuf dalam kurikulum membentuk karakter 
peserta didik yang lebih jujur, sederhana, dan penuh kasih sayang. Dengan adanya 
integrasi ini diharapkan dapat menciptakan lingkungan belajar yang lebih kondusif 
dan mendukung pengembangan karakter peserta didik secara menyeluruh. 
(Wijaya, 2022)  

Selain dari sisi kurikulum, kegiatan ekstrakurikuler sekolah/madrasah 
dapat menjadi wahana penguatan nilai-nilai tasawuf. Kegiatan seperti kajian kitab 
tasawuf sederhana, dzikir bersama, dan pelatihan muhasabah diri setiap pekan, 
menjadi media pembentukan spiritualitas peserta didik secara aktif. Di banyak 
lembaga pendidikan Islam modern, praktik seperti riyadhah (latihan spiritual) 
melalui dzikir dan pengendalian diri mulai diberlakukan. (Fakhrurrozi, Minabari, 
Saguni, & Marfiyanto, 2023) Praktik kegiatan seperti ini secara tidak langsung 
membiasakan nilai-nilai tasawuf kepada peserta didik yang mampu meningkatkan 
empati dan kepekaan sosial peserta didik secara signifikan, terutama di 
sekolah/madrasah yang menerapkan tasawuf sebagai basis pembinaan. 

Sebagaimana kegiatan yang dilakukan oleh MA Pancasila Kota Bengkulu 
dalam penelitian Koesmoeiran (2022), riyadhah dilaksanakan melalui aktivitas 
dzikir, yang diawali dengan membaca ta’awudz, basmalah, surah Al-Fatihah, 
sholawat, dan doa bersama. Pelaksanaan dzikir ini dilakukan dengan penuh 
ketulusan hati serta jiwa yang berserah diri sepenuhnya kepada Allah SWT, disertai 
kekhusyukan agar kegiatan ini berlangsung dengan baik dan mampu memancarkan 
energi positif. Setelah mengikuti kegiatan riyadhah, terlihat adanya peningkatan 
akhlak peserta didik, khususnya dalam hal perilaku. Misalnya, peserta didik mulai 
mampu menghargai sesama, menunjukkan sikap sopan santun terhadap orang 
yang lebih tua, dan yang paling mencolok adalah meningkatnya kedisiplinan dalam 
mengikuti berbagai kegiatan yang diselenggarakan di madrasah. (Koesmeiran & 
Utami, 2022) 

Model pembelajaran yang berbasis tasawuf juga telah diterapkan di 
beberapa lembaga pendidikan berbasis pesantren dan madrasah, seperti model 
ABID (Amal-Bicara-Doa) dan Al-‘Alim. Dalam model ini, peserta didik tidak hanya 
menerima teori tasawuf dari guru, melainkan langsung dipraktikkan melalui dzikir, 
wirid, dan refleksi diri setelah pembelajaran. Guru berperan sebagai murabbi 
(pembina ruhani) yang tidak hanya mengajar secara verbal, tetapi juga 
memberikan keteladanan spiritual. (Noorthaibah & Julaiha, 2020) Model 
pembelajaran ini terbukti memperkuat kesadaran spiritual, kejujuran, dan 



47 

P- ISSN 2086-5902| e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860 

Rekonstruksi Pendidikan Islam Berbasis Tasawuf…… Fatimah Azzahra, et al. 

kesabaran peserta didik di tingkat SD. Selain itu, metode seperti talqin dzikir, 
khalwat ringan (meditasi singkat), dan refleksi tertulis setelah pembelajaran PAI 
dapat membentuk peserta didik yang seimbang antara kecerdasan intelektual dan 
emosionalnya. (Azni, Yunus, & Fathurrohman, 2022) 

Sebagaimana penelitian Nurkhasanah (2024) di SDIK Makkah, Padang, yang 
mengungkapkan bahwa SDIK Makkah menerapkan pembiasaan talqin dzikir Al-
Ma’tsurat setiap hari Selasa dan Jumat pagi sebagai bagian dari pembinaan karakter 
religius peserta didik. Kegiatan ini dilakukan secara rutin dan terstruktur, dipandu 
oleh guru serta diikuti oleh seluruh siswa dengan khidmat. Dampak positif dari 
pelaksanaan dzikir ini terlihat dari perubahan sikap peserta didik yang menjadi 
lebih tenang, lebih mudah dikendalikan, dan menunjukkan peningkatan dalam 
kedekatan spiritual dengan Allah SWT. Mereka juga semakin terbiasa melakukan 
hal-hal baik, seperti menjaga sopan santun, menunjukkan empati kepada sesama, 
serta memiliki kepedulian terhadap lingkungan sekitar, baik di sekolah maupun di 
rumah. Selain itu, pembiasaan dzikir ini membantu peserta didik lebih mencintai 
kegiatan keagamaan, merasa nyaman berada di tempat ibadah, serta 
menumbuhkan rasa cinta terhadap nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari. 
(Nurkhasanah, Kustati, & Sepriyanti, 2024) 

Berdasarkan dari relevansi diatas, manfaat integrasi pendidikan Islam 
berbasis tasawuf di sekolah/madrasah sangatlah besar. Dari sisi spiritual, peserta 
didik menjadi lebih dekat dengan Allah SWT dan mampu mengendalikan hawa 
nafsu. Dari sisi moral, mereka tumbuh menjadi pribadi yang sabar, ikhlas, dan 
rendah hati. Dari sisi emosional, tasawuf membantu peserta didik mengelola stres 
akademik dan konflik sosial secara bijaksana. Sedangkan dari sisi sosial, peserta 
didik diajarkan untuk hidup damai, saling mengingatkan dalam kebaikan, dan tidak 
mudah menghakimi orang lain. menyimpulkan bahwa pendidikan berbasis tasawuf 
berkontribusi besar dalam membentuk pemimpin muda yang memiliki karakter 
kuat dan ketahanan moral di tengah dinamika zaman digital. (Putri, 2022) Dengan 
demikian, pendidikan tasawuf tidak hanya membentuk karakter peserta didik, 
tetapi juga mempersiapkan mereka untuk menghadapi tantangan moral dan 
spiritual di era digital yang kompleks 

 

D. KESIMPULAN 

Pendidikan Islam saat ini menghadapi tantangan besar berupa krisis spiritual 
dan moral yang semakin kompleks di tengah arus globalisasi dan digitalisasi. Fokus 
pendidikan yang terlalu menekankan aspek kognitif telah mengabaikan pembinaan 
dimensi ruhani peserta didik. Dalam konteks ini, tasawuf menawarkan pendekatan 
yang mendalam melalui pembentukan akhlak dan penyucian jiwa. Nilai-nilai inti dalam 
tasawuf seperti taubat, sabar, zuhud, tawakal, dan ma’rifat memberikan dasar spiritual 
yang kuat bagi pengembangan karakter siswa. Oleh karena itu, pendidikan Islam 
berbasis tasawuf menjadi sangat relevan untuk diintegrasikan secara sistemik dalam 
sistem pendidikan formal. 

Melalui pendekatan hermeneutik terhadap literatur klasik dan kontemporer, 
penelitian ini menemukan bahwa tasawuf bukan hanya ajaran spiritual personal, tetapi 
juga sebuah paradigma pendidikan yang transformatif. Nilai-nilai tasawuf dapat 
diintegrasikan dalam kurikulum Pendidikan Agama Islam melalui pendekatan tematik, 
pembelajaran kontekstual, dan pembiasaan ibadah yang reflektif. Selain itu, guru harus 
berperan sebagai pembimbing spiritual (murabbi) yang menghadirkan keteladanan 



48 

        P- ISSN 2086-5902| e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860 

JIE : Journal of Islamic Education Vol. 4 No. 1 Januari-Juni 2022: Hal 38-49 

 

dalam kehidupan sehari-hari. Peran guru tidak lagi hanya sebagai pengajar ilmu 
agama, tetapi juga sebagai pemandu ruhani yang menyentuh aspek batin peserta didik. 
Hal ini menjadi kunci keberhasilan pendidikan Islam yang berorientasi pada 
pembentukan insan kamil. 

Dengan demikian, rekonstruksi pendidikan Islam berbasis tasawuf bukan hanya 
alternatif, melainkan kebutuhan mendesak dalam menjawab kekosongan spiritual 
generasi muda. Model pendidikan ini berpotensi menciptakan individu yang tidak 
hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara emosional dan spiritual. 
Penanaman nilai-nilai tasawuf dalam pendidikan akan membentuk peserta didik yang 
rendah hati, empatik, dan berorientasi akhirat. Pendidikan yang demikian diharapkan 
mampu melahirkan pemimpin masa depan yang memiliki ketahanan moral dan 
kepekaan sosial yang tinggi. Maka, pengembangan kurikulum berbasis tasawuf perlu 
terus dikaji dan diimplementasikan secara serius oleh institusi pendidikan Islam.  

 
REFERENSI 

 
Artika, L., Rabbani, M. Y., Nafis, M. R. R., Siregar, N., & Gusnanda, I. (2023). Biografi 

Tokoh Tasawuf Al-Ghazali. Jurnal Kajian Penelitian Pendidikan dan 
Kebudayaan, 1(2), 29–55. https://doi.org/10.59031/jkppk.v1i2.108 

Azni, S. R., Yunus, B., & Fathurrohman, A. (2022). Konsep Pendidikan Akal pada 
Kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) Tingkat Sekolah Dasar (SD). 
Edukasi Journal of Educational Research, 2(1), 88–100. 
https://doi.org/10.57032/edukasi.v2i1.121 

Fakhrurrozi, H., Minabari, M., Saguni, F., & Marfiyanto, T. (2023). Enhancing the Social 
and Religious Character of Students at Qurratu A’yun High School Through 
Extracurricular Activities. Pedagogia: Jurnal Pendidikan, 12(1), 101–118. 
https://doi.org/10.24239/pdg.vol12.iss1.391 

Fasya, A. A. (2022a). Konsep Tasawuf Menurut Imam Al-Ghazali. JOUSIP: Journal of 
Sufism and Psychotherapy, 2(2), 153–166. 
https://doi.org/10.28918/jousip.v2i2.6723 

Fasya, A. A. (2022b). Konsep Tasawuf Menurut Imam Al-Ghazali. JOUSIP: Journal of 
Sufism and Psychotherapy, 2(2), 153–166. 
https://doi.org/10.28918/jousip.v2i2.6723 

Gadamer, H.-G. (1976). Philosophical hermeneutics (D. E. Linge, Penerj.). Berkeley: 
University of California Press. 

Koesmeiran, H., & Utami, I. (2022). APLIKASI KEGIATAN RIYADHAH DALAM 
MEMBENTUK AKHLAK SANTRI (Studi Kasus di MA Pancasila Kota Bengkulu). 
JPT: Jurnal Pendidikan Tematik, 3(2), 276-284. 

Lidia Artika, M Yaffi Rabbani, Muhammad Ridho Rizky Nafis, Nursyahri Siregar, & Indra 
Gusnanda. (2023). Biografi Tokoh Tasawuf Al-Ghazali. Jurnal Kajian Penelitian 
Pendidikan dan Kebudayaan, 1(2), 29–55. 
https://doi.org/10.59031/jkppk.v1i2.108 

Mahfidhoh, W. (2023). Al-Ghazali: Implementasi Tasawuf Falsafi dalam Kehidupan 
Sehari-Hari. Journal of Islamic Thought and Philosophy, 2(1), 54–68. 
https://doi.org/10.15642/jitp.2023.2.1.54-68 



49 

P- ISSN 2086-5902| e-ISSN 2548-2998, DOI : 10.18860 

Rekonstruksi Pendidikan Islam Berbasis Tasawuf…… Fatimah Azzahra, et al. 

Ningrum, W. M. J. (2023). Al-Ghazali: Implementasi Tasawuf Falsafi dalam Kehidupan 
Sehari-Hari. Journal of Islamic Thought and Philosophy, 2(1), 56–58. 

Nisa, C., & Daivina, D. (2023). Peranan Guru Pendidikan Agama Islam dalam 
Meningkatkan Kecerdasan Spiritual Peserta didik. EL-Hadhary: Jurnal 
Penelitian Pendidikan Multidisiplin, 1(01), 52–59. 
https://doi.org/10.61693/elhadhary.vol101.2023.52-59 

Noorthaibah, N., & Julaiha, S. (2020). Tasawuf Teaching and Learning in Islamic 
Boarding Schools in East Kalimantan. Dinamika Ilmu, 20(1), 83–94. 
https://doi.org/10.21093/DI.V20I1.1982 

Nurkhasanah, A. F., Kustati, Ma., & Sepriyanti, N. (2024). Implementasi Praktek Dzikir 
Al-Ma’tsurat Terhadap Karakter Religius Siswa Sekolah Dasar Islam Kreatif 
Makkah. Innovative: Journal Of Social Science Research, 4(3), 14242-14249. 
https://doi.org/10.31004/innovative.v4i3.11907 

Putri, E. W. (2022). Tasawuf Sebagai Akhlak: Sebuah Jalan Menapaki Tasawuf Pada 
Abad 21. Jurnal Al-Aqidah, 14(2), 111–119. 
https://doi.org/10.15548/ja.v14i2.4761 

Samad, S. A. A. (2020). Pembelajaran Akhlak Tasawuf dan Pembentukan Karakter 
Mahasiswa di Perguruan Tinggi Islam. At-Ta’dib: Jurnal Ilmiah Prodi 
Pendidikan Agama Islam, 149–162. 

Saputra, T., & Wahid, A. (2023a). AL-GHAZALI DAN PEMIKIRANNYA TENTANG 
PENDIDIKAN TASAWUF. ILJ: Islamic Learning Journal, 1(4), 935–954. 
https://doi.org/10.54437/iljjislamiclearningjournal.v1i4.1206 

Saputra, T., & Wahid, A. (2023b). Al-Ghazali dan Pemikirannya Tentang Pendidikan 
Tasawuf. ILJ: Islamic Learning Journal, 1(4), 935–954. 
https://doi.org/10.54437/iljjislamiclearningjournal.v1i4.1206 

Sari, R. W., Syahsiami, L., & Subagyo, A. (2025). Tinjauan Teoritis Integrasi Agama dan 
Sains dalam Pendidikan. Realita: Jurnal Penelitian Dan Kebudayaan Islam, 
23(1), 19–36. 

Supriyanti, S., & Gunawan, Y. I. P. (2023). Peran Guru Rumpun Pendidikan Agama Islam 
dalam Mengembangkan Kecerdasan Spiritual Peserta Didik di MTs Ma’arif NU 
1 Sumbang Kabupaten Banyumas. Tazkiya, Jurnal Pendidikan Islam, 12(1). 

Wijaya, M. R. (2022). Islamic Education in the View of Sufism: Critical study of the role 
of Sufism in Islamic Education. Ri’ayah : Jurnal Sosial Dan Keagamaan, 7(2). 
https://doi.org/10.32332/riayah.v7i2.5656 

Yufi, Mochamad. (2023). NILAI-NILAI TASAWUF AL-GHAZALI DALAM MENINGKATKAN 
SPIRITUAL QUETIENT (SQ) PADA SANTRI. 7(2). 

Yufi, Muchamad. (2023). Nilai-Nilai Al-Ghazali dalam Meningkatkan Spiritual Quetient 
(SQ) pada Santri. Spiritualita: Journal of Ethics and Spirituality, 7(2), 125–134. 

Yulianti, M., & Prasetya, B. (2023). Peran Guru PAI dalam Pembinaan Mental Spiritual 
Siswa di MTs Nusantara Sumbertaman Probolinggo. AL-MUADDIB: Jurnal 
Kajian Ilmu Kependidikan, 5(1), 79–88. 

 


