J-PAI : Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 12 No. 1 Juli - Desember 2025
P-ISSN 2355-8237 | e-ISSN 2503-300X http://ejournal.uin-malang.ac.id/index.php/jpai
DOI : 10.18860/jpai.v12i1. 37558

Penguatan Etika Pembelajaran Deep Learning Perspektif Hadis Pada
Kitab Al-Targhib Wa Al-Tarhib; Tinjauan Metodologi Kritik Hadis
Musahadi HAM

1Fitratul Uyun, 2 Muhammad Walid, 3 Sarkowi, 4Triyo Supriyatno, SAhmad Barizi
12,3, 4 &Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia

Hitratuluyun@uin-malang.ac.id, 2walidpgmi@pgmi-uin-malang.ac.id, 3Sarkowi@uin-

malang.ac.id, 4trivo suprivatno@uin-malang.ac.id, 3abarizi mdr@mat.uin-malang.ac.id

Abstract. This study aims to examine the sanad validity and to develop a contextual interpretation
of a prophetic tradition on learning narrated by Abu Hurayrah and recorded by al-Tirmidzi in his
Sunan (Kitab al-Zuhd). Textually, the hadith may give rise to interpretive ambiguity and appears to
be in tension with Qur’anic principles and other prophetic traditions concerning the relationship
between worldly life and knowledge. This research employs a library-based qualitative method using
Musahadi HAM’s hadith criticism approach, which integrates sanad criticism, matn criticism, and
maqasid-based contextualization through historical, eidetic, and practical analysis. The findings
indicate that the hadith is classified as sahih and maqbul, despite its status as an ahad gharib
narration. Eidetic analysis reveals that the hadith does not constitute a total condemnation of the
world; rather, it represents a universal critique of materialistic life orientations detached from divine
values. The explicit exception granted to scholars (‘dlim) and learners (muta‘allim) affirms that
knowledge and the process of learning constitute the ethical foundation that renders worldly life
meaningful and enables social transformation. In the context of contemporary education, this hadith
provides an ethical framework for deep, meaningful, and transformative learning, resonating with the
paradigm of deep learning that emphasizes internalization of values, character formation, and moral
transformation.

Keywords: Hadith Criticism; Hadith Tarbawi; Islamic Education Ethics; Knowledge and Learning;
Deep Learning Paradigm

Abstrak. Penelitian ini bertujuan menganalisis validitas sanad dan membangun pemahaman
kontekstual atas satu hadis tentang pembelajaran yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah dan
ditakhrij oleh al-Tirmidzi dalam Sunan-nya (Kitab al-Zuhd). Hadis tersebut secara tekstual
berpotensi menimbulkan ambiguitas makna dan kesan kontradiktif dengan prinsip-prinsip Al-
Qur'an serta hadis lain terkait relasi dunia dan ilmu. Penelitian ini merupakan studi pustaka
dengan pendekatan kritik hadis Musahadi HAM yang mengintegrasikan kritik sanad, kritik matan,
dan kontekstualisasi maqasidi melalui kritik historis, eidetis, dan praksis. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa hadis tersebut berstatus sahih dan maqbul meskipun tergolong ahad gharib.
Secara eidetis, hadis ini tidak dimaknai sebagai celaan total terhadap dunia, melainkan sebagai
kritik terhadap orientasi hidup materialistik yang tercerabut dari nilai ilahiah. Penegasan
pengecualian terhadap ‘alim dan muta‘allim menunjukkan bahwa ilmu dan proses pembelajaran
merupakan pilar etis yang memberi nilai pada kehidupan dunia dan mendorong transformasi
sosial. Dalam konteks pendidikan kontemporer, hadis ini relevan sebagai landasan etis
pembelajaran yang mendalam, bermakna, dan transformatif, sejalan dengan paradigma deep
learning yang menekankan internalisasi nilai, pembentukan karakter, dan perubahan moral
peserta didik.

Kata Kunci: Kritik Hadis; Hadis Tarbawi; Etika Pendidikan Islam; Pengetahuan dan Pembelajaran;
Paradigma Deep Learning

A. PENDAHULUAN
Hadis menempati posisi sentral sebagai sumber ajaran Islam setelah Al-Qur’an.

125


mailto:fitratuluyun@uin-malang.ac.id
mailto:2walidpgmi@pgmi-uin-malang.ac.id
mailto:Sarkowi@uin-malang.ac.id
mailto:Sarkowi@uin-malang.ac.id
mailto:triyo_supriyatno@uin-malang.ac.id
mailto:5abarizi_mdr@mat.uin-malang.ac.id

Fitratul Uyun, et al: Penguatan Etika Pembelajaran Deep Learning ...

Kedudukannya berada di bawah Al-Qur’an bukan karena rendahnya otoritas normatif
hadis, melainkan karena perbedaan tingkat kepastian transmisi (tsubiit). Al-Qur’an bersifat
qat'® al-tsubtt, sedangkan sunnah bersifat qat7 secara global namun zanni secara terinci
(Al-Khatib, 1998). Al-Syatibi menegaskan posisi ini melalui tiga argumen utama: hadis
berfungsi sebagai penjelas (bayan) Al-Qur’an, bersifat zanni al-tsubiit dalam periwayatan,
dan secara tekstual ditempatkan setelah Al-Qur’an dalam beberapa riwayat (Ham, 2020).
Selain itu, dari sisi transmisi, Al-Qur’an diriwayatkan secara mutawatir, sementara hadis
diriwayatkan baik secara mutawatir maupun ahad, sehingga menuntut penelitian
otentisitas yang lebih ketat, khususnya terhadap hadis ahad (Ismail, 1992).

Upaya menjaga validitas hadis telah melahirkan disiplin kritik sanad dan matan
yang mapan. Namun, tantangan dalam kajian hadis kontemporer tidak berhenti pada
persoalan otentisitas, melainkan berlanjut pada problem pemahaman. Hadis yang sahih
secara sanad tidak selalu otomatis jelas dalam makna dan aplikasinya. Oleh karena itu,
agenda penting dalam studi hadis masa kini adalah bagaimana menghadirkan pemahaman
hadis yang kontekstual, sehingga sunnah tidak berhenti sebagai teks normatif, tetapi
menjadi hadis yang hidup (living hadis) dan relevan dengan dinamika sosial yang terus
berubah, termasuk dalam bidang pendidikan Islam (Khasani, 2023).

Penelitian ini secara khusus mengkaji satu hadis bertema pendidikan yang
terhimpun dalam al-Targhib wa al-Tarhib karya al-Mundziri, yaitu hadis tentang al-dunya
maltinah yang diriwayatkan melalui jalur Abu Hurairah dan ditakhrij oleh al-Tirmidzi.
Secara sanad, hadis ini tergolong hadis ahad gharib. Sementara secara matan, redaksinya
berpotensi menimbulkan ambiguitas makna dan kesan ta‘arudl dengan ayat-ayat Al-Qur’an
maupun hadis-hadis sahih lain yang menegaskan prinsip keseimbangan antara dimensi
duniawi dan ukhrawi. Pemaknaan tekstual terhadap hadis ini dapat melahirkan kesan
antidunia dan dikotomis, yang tidak sejalan dengan prinsip integrasi habl min Allah dan
habl min al-nas dalam ajaran Islam.

Problematika pemahaman hadis ini menjadi semakin relevan ketika dikaitkan
dengan realitas pendidikan kontemporer. Perkembangan pendidikan modern
menunjukkan kecenderungan kuat pada orientasi materialistik, yang menekankan capaian
kognitif, sertifikasi, kompetisi nilai, dan keberhasilan instrumental, sering kali tanpa
keseimbangan dimensi moral dan spiritual. Dalam kondisi demikian, pendidikan berisiko
kehilangan orientasi hakikinya sebagai proses pembentukan manusia berakhlak dan
berkeadaban. Hadis al-dunya mal‘inah, apabila dipahami secara kontekstual, justru
mengandung kritik terhadap orientasi hidup yang tercerabut dari nilai ketuhanan, bukan
terhadap dunia atau aktivitas duniawi itu sendiri. Pengecualian yang diberikan kepada
‘alim dan muta‘allim menegaskan bahwa ilmu dan proses pembelajaran merupakan
aktivitas duniawi yang bernilai tinggi dan memiliki legitimasi etis-spiritual dalam Islam.

Dalam konteks pembelajaran kontemporer, khususnya paradigma deep learning,
hadis ini memiliki relevansi yang signifikan. Deep learning menekankan pemahaman
mendalam, refleksi Kkritis, internalisasi nilai, dan transformasi diri, bukan sekadar
penguasaan informasi atau capaian kognitif dangkal. Spirit ini sejalan dengan pesan hadis
ad-dunya maltinah yang mengarahkan proses belajar agar tidak terjebak pada orientasi
materialistik, melainkan menjadi sarana pembentukan karakter, spiritualitas, dan
kesadaran transendental.

Untuk menjawab problem otentisitas dan pemahaman hadis tersebut, penelitian ini
menggunakan metodologi kritik hadis yang dikembangkan oleh Musahadi HAM, yang
mencakup kritik historis, kritik eidetis, dan kritik praksis (Ham, 2000). Pendekatan ini
dipilih karena tidak hanya menekankan validitas sanad dan matan, tetapi juga mendorong
pembacaan nilai-nilai etik dan kontekstualisasi sosio-historis hadis agar relevan dengan
kebutuhan masyarakat modern. Metodologi ini dinilai mampu menjembatani antara

126



J-PAI : Jurnal Pendidikan Agama Islam, Vol. 12 No. 1 Juli - Desember 2025

keotentikan teks hadis dan relevansinya dalam praktik pendidikan kontemporer.

Penelitian-penelitian terdahulu telah menyoroti pentingnya pemahaman hadis
secara kontekstual (Nafisah, 2019), pemanfaatan pendekatan ilmu sosial dalam penafsiran
hadis (Hammy, 2011), serta perkembangan metodologi pemahaman hadis di Indonesia
(Wahid, 2014). Namun, kajian-kajian tersebut belum secara spesifik membahas hadis ad-
dunya mal‘inah melalui kritik sanad dan matan yang komprehensif, belum menggunakan
pendekatan Musahadi HAM, serta belum mengaitkannya dengan paradigma pembelajaran
deep learning. Oleh karena itu, penelitian ini mengisi kekosongan tersebut dengan
mengintegrasikan kritik hadis dan reinterpretasi nilai etis hadis untuk penguatan karakter
dan pembelajaran bermakna dalam pendidikan Islam kontemporer.

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini berfokus pada analisis status
sanad dan matan hadis al-dunyd maltnah serta kontekstualisasi pemaknaannya dalam
perspektif pendidikan Islam melalui pendekatan kritik hadis Musahadi HAM. Penelitian ini
diharapkan memberikan kontribusi teoretis dalam memperkaya kajian hadis dan
pendidikan Islam, serta kontribusi praktis dalam merumuskan orientasi pembelajaran
yang mendalam, bermakna, dan berlandaskan nilai spiritual serta etis.

B. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (library research), mengingat seluruh data yang dianalisis berupa teks
tertulis, khususnya teks hadis dan literatur ilmu hadis (Rahardjo, 2020). Fokus penelitian
diarahkan pada dua tujuan utama, yaitu: (1) menilai keabsahan sanad dan matan hadis
pendidikan dalam kitab al-Targhib wa al-Tarhib, dan (2) mengontekstualisasikan
pemaknaan hadis tersebut dalam perspektif pendidikan Islam kontemporer.

Sumber data dalam penelitian ini dibedakan secara tegas menjadi data primer dan
data sekunder. Data primer berupa teks hadis yang menjadi objek kajian, khususnya hadis
ad-dunya maltnah sebagaimana terhimpun dalam al-Targhib wa al-Tarhib Kkarya al-
Mundziri. Untuk kepentingan takhrij, perbandingan jalur periwayatan, dan verifikasi
matan, penelitian ini juga merujuk pada kitab-kitab hadis utama seperti Sahih al-Bukhari,
Sahih Muslim, Sunan al-Tirmidzi, Sunan Abi Dawud, Sunan Ibn Majah, Musnad Ahmad, dan
al-Muwatta’ karya Imam Malik.

Adapun data sekunder meliputi kitab-kitab syarah hadis, seperti Fath al-Bari, Syarh
Sahih Muslim, dan Tuhfat al-Ahwadzi, serta karya-karya metodologi ilmu hadis, terutama
pemikiran Syuhudi Ismail dan Musahadi HAM. Distingsi ini dimaksudkan untuk
memisahkan teks hadis sebagai objek material penelitian dari perangkat teoritis yang
berfungsi sebagai alat analisis, sehingga alur epistemik penelitian lebih sistematis dan
dapat dipertanggungjawabkan.

Analisis data dilakukan melalui beberapa tahapan yang saling berkaitan. Pertama,
peneliti mengumpulkan data primer dan sekunder melalui pembacaan simbolik dan
semantik terhadap teks hadis dan literatur pendukung. Kedua, dilakukan klasifikasi data
dengan menghimpun hadis-hadis bertema pendidikan dan melakukan takhrij guna
memetakan jalur periwayatan serta varian redaksi hadis (Surakhmad, 1982). Ketiga,
dilakukan reduksi data untuk menyaring informasi yang relevan dengan fokus penelitian.
Keempat, penilaian validitas hadis dilakukan melalui kritik sanad dan matan dengan
mengacu pada kerangka metodologis Syuhudi Ismail, khususnya dalam menilai
kesinambungan sanad, kredibilitas perawi, serta koherensi matan.

Tahap berikutnya adalah analisis menggunakan metodologi kritik hadis Musahadi
HAM, yang meliputi tiga model kritik. Pertama, kritik historis, digunakan untuk menilai
kualitas sanad hadis dengan menelusuri ittisal al-sanad, menilai perawi melalui teori jarh
wa ta'‘dil, serta membandingkan jalur periwayatan melalui mutabi‘at dan syawahid. Tahap

127



Fitratul Uyun, et al: Penguatan Etika Pembelajaran Deep Learning ...

ini menghasilkan penetapan kualitas sanad hadis. Kedua, kritik eidetis, diterapkan untuk
menggali struktur dan makna normatif hadis melalui analisis kebahasaan, konteks sosial
dan historis (asbab al-wurtd), serta pengujian koherensi matan dengan ayat-ayat Al-Qur’an
dan hadis-hadis sahih lainnya. Tahap ini bertujuan memperoleh pemahaman makna hadis
yang utuh dan proporsional. Ketiga, kritik praksis, digunakan untuk
mengontekstualisasikan makna normatif tersebut ke dalam realitas pendidikan Islam
kontemporer, dengan tetap menjaga otoritas dan batas makna primer teks hadis.

Tahapan analisis tersebut diperkuat dengan mekanisme kontrol validitas berupa
konfirmasi silang dengan Al-Qur’an dan hadis sahih lain, klasifikasi tematik, serta
penarikan simpulan yang bersifat normatif dan kontekstual. Dengan prosedur ini, analisis
data dilakukan secara sistematis, operasional, dan terhindar dari subjektivitas interpretatif
yang berlebihan.

Melalui pendekatan metodologis tersebut, penelitian ini berupaya menghadirkan
kajian hadis pendidikan yang tidak hanya sahih secara sanad dan matan, tetapi juga
relevan secara etis dan aplikatif dalam pengembangan pembelajaran Islam kontemporer,
khususnya dalam paradigma pembelajaran mendalam (deep learning).

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Kritik Historis melalui Kajian Redaksional Hadis al-Dunya Mal‘inah

Sebagai tahap awal analisis, penelitian ini memfokuskan kajian pada kritik historis
terhadap hadis al-dunya malinah melalui penelusuran redaksional dan sanad dengan
metode takhrij. Penelusuran dilakukan menggunakan metode takhrij bi al-alfaz, yaitu
penelusuran hadis berdasarkan kata-kata kunci dalam matan, dengan merujuk pada al-
Mu‘jam al-Mufahras li Alfaz al-Hadis al-Nabawi. Kata kunci yang digunakan ialah lafal-lafal
utama dalam hadis, yaitu:

aleis calle ed A% el e ¢ sala ¢ ala

Penggunaan kata kunci ini dimaksudkan untuk memperoleh seluruh varian riwayat
yang relevan secara redaksional dan tematik, sehingga memungkinkan analisis sanad dan
matan dilakukan secara komprehensif. Hasil penelusuran menunjukkan bahwa hadis
tersebut diriwayatkan, antara lain, dalam Sunan al-Tirmidzi (no. 2322), Sunan Ibn Majah
(no. 4112), dan Sunan al-Darimi (no. 324), serta tercantum dalam al-Targhib wa al-Tarhib
karya al-Mundzir1 sebagai sumber utama penelitian ini.

Dalam proses penelusuran, penelitian ini memanfaatkan basis data hadis digital
seperti Maust'‘at al-Hadis al-Syarif: al-Kutub al-Tis‘ah dan al-Maktabah al-Syamilah edisi
1445 H/2023 M semata-mata sebagai alat bantu teknis pencarian teks. Adapun sumber
primer tetap merujuk kepada kitab-kitab hadis induk yang otoritatif, sehingga validitas
akademik penelitian tetap terjaga.

Setelah seluruh redaksi hadis dan jalur periwayatannya dihimpun, langkah
berikutnya adalah menilai kualitas hadis guna memastikan otentisitas historisnya sebelum
memasuki tahap pemaknaan (kritik eidetis). Hal ini sejalan dengan prinsip metodologis
Musahadi HAM yang menegaskan bahwa pemahaman hadis yang sahih tidak mungkin
dicapai tanpa kepastian mengenai keaslian dan validitas historis teks hadis. Dengan
demikian, kritik historis menjadi prasyarat epistemik sebelum dilakukan interpretasi
makna.

Ditinjau dari segi kuantitas, hadis al-dunya maltinah termasuk kategori hadis ahad
dengan status gharib. Adapun dari segi kualitas sanad, al-Tirmidi menilai hadis ini sebagai
hasan gharib. Penilaian ini menunjukkan bahwa meskipun hadis tersebut tidak mencapai
derajat mutawatir, ia tetap memiliki tingkat keterpercayaan yang dapat diterima dalam
argumentasi etis dan normatif, khususnya ketika tidak bertentangan dengan prinsip-

128



J-PAI : Jurnal Pendidikan Agama Islam, Vol. 12 No. 1 Juli - Desember 2025

prinsip dasar Al-Qur’an.

Analisis sanad menunjukkan bahwa jalur periwayatan hadis ini memenuhi unsur-
unsur mayor kesahihan sanad sebagaimana dirumuskan oleh Syuhudi Ismail, yaitu: (1)
kesinambungan sanad (ittisal al-sanad), (2) keadilan para perawi, dan (3) kedhabitan
perawi. Para perawi dalam sanad hadis ini dinilai tsigah oleh para ulama jarh wa ta‘dil,
serta menggunakan metode penerimaan dan penyampaian hadis (tahammul wa al-ada’)
dengan lafal haddatsana, yang oleh mayoritas ulama hadis dipandang sebagai metode
periwayatan dengan tingkat reliabilitas tertinggi. Berdasarkan indikator tersebut, hadis ini
dapat dikategorikan sebagai hadis ahad gharib muttashil marfii‘ dari sisi sanad.

Sementara itu, dari sisi matan, hadis ini juga memenuhi kriteria kesahihan matan
sebagaimana dirumuskan oleh al-Khatib al-Baghdadi, yang dikutip oleh Syuhudi Ismail.
Matan hadis tidak bertentangan dengan akal sehat, tidak berseberangan dengan ayat-ayat
Al-Qur'an yang bersifat muhkam, tidak bertentangan dengan hadis mutawatir maupun
hadis sahih lainnya, serta tidak menyelisihi praktik keagamaan yang telah disepakati oleh
para ulama generasi awal. Dengan demikian, matan hadis ini dapat dinilai sahih al-ma‘na
dan magbiul untuk dijadikan dasar analisis normatif lebih lanjut.

Temuan ini menegaskan bahwa hadis ad-dunya maltinah yang menjadi fokus
penelitian memiliki otentisitas historis yang dapat dipertanggungjawabkan, baik dari sisi
sanad maupun matan. Oleh karena itu, hadis ini layak dijadikan objek analisis pada tahap
berikutnya, yaitu kritik eidetis dan kritik praksis, guna menggali makna normatif serta
relevansinya dalam konteks pendidikan Islam kontemporer.

2. Kritik Eidetis: Pemaknaan Hadis secara Linguistik, Tematis, dan Konfirmatif

Setelah otentisitas historis hadis al-dunya malinah dipastikan melalui kritik
historis, tahap berikutnya adalah kritik eidetis. Dalam kerangka metodologi Musahadi
HAM, kritik eidetis bertujuan menggali makna normatif hadis secara tepat, proporsional,
dan komprehensif melalui analisis struktur bahasa, konteks makna, serta koherensinya
dengan prinsip-prinsip ajaran Islam. Tahap ini menegaskan bahwa hadis tidak cukup
dipahami secara tekstual, melainkan harus dibaca dengan memperhatikan tujuan moral
(magqasid al-hadis) yang dikandungnya.

Sejalan dengan disiplin IImu Ma‘ani al-Hadis, kritik eidetis dilakukan melalui tiga
langkah utama, yaitu kajian linguistik, kajian tematis komprehensif, dan kajian konfirmatif
dengan Al-Qur’an. Ketiga langkah ini saling melengkapi dalam membangun pemahaman
hadis yang koheren dan relevan dengan konteks pendidikan Islam.

a. Kajian Linguistik

Hadis yang menjadi objek kajian berbunyi: )

Ui 3 Glle 5 Y5 Ly 4 530 ) el L () sale o gaa G

“Dunia itu terlaknat dan terlaknat segala yang ada di dalamnya, kecuali dzikir

kepada Allah dan segala yang mengiringinya, serta orang yang berilmu dan orang

yang menuntut ilmu.” (HR. al-Tirmidi)

Secara linguistik, istilah al-dunya berasal dari akar kata dana yang bermakna
“dekat” dan “rendah”. Makna ini mengindikasikan sifat dunia yang sementara dan relatif
rendah nilainya jika dibandingkan dengan akhirat. Namun, kerendahan ini bersifat
aksidental, bukan esensial, karena nilai dunia ditentukan oleh orientasi penggunaannya.

Kata malinah secara etimologis berarti “dijauhkan dari rahmat Allah”. Dalam
perspektif kritik eidetis Musahadi HAM, istilah ini tidak dipahami secara ontologis sebagai
kutukan terhadap dunia sebagai ciptaan Allah, melainkan sebagai penilaian normatif
terhadap orientasi hidup yang menjadikan dunia sebagai tujuan akhir. Dengan demikian,
“laknat” dalam hadis ini menunjuk pada hilangnya keberkahan ketika dunia dipisahkan

129



Fitratul Uyun, et al: Penguatan Etika Pembelajaran Deep Learning ...

dari nilai ketuhanan (at-Tibi, n.d.; Ibn Rajab, n.d.).

Frasa ma fiha menunjukkan keumuman, mencakup seluruh aspek duniawi. Namun,
keumuman ini dibatasi oleh struktur istitsna’ pada frasa illa dzikrallah wa ma walah.
Pengecualian ini menegaskan bahwa dunia dan seluruh aktivitas di dalamnya dapat
bernilai positif apabila diarahkan untuk mengingat Allah dan mendukung nilai-nilai Ilahi
(al-Mubarakfuri, n.d.). Dalam konteks ini, dzikrullah tidak terbatas pada ritual ibadabh,
tetapi mencakup kesadaran spiritual yang mewujud dalam aktivitas sosial, ekonomi, dan
Pendidikan. Al-Manawi dalam Faidh al-Qadir menegaskan bahwa dzikrullah mencakup
setiap perbuatan yang mengantarkan kepada ketaatan dan menghidupkan kesadaran akan
kehadiran Allah dalam kehidupan sehari-hari (al-Manawi, n.d.).

Penutup hadis berupa frasa ‘aliman aw muta‘alliman berfungsi sebagai bentuk
takhsits yang menegaskan posisi strategis ilmu. Penyebutan khusus orang berilmu dan
pencari ilmu menunjukkan bahwa aktivitas epistemik merupakan medium utama untuk
mentransformasikan dunia dari sesuatu yang berpotensi melalaikan menjadi sarana ibadah
dan peradaban. Dalam Mirqgat al-Mafatih, Ali al-Qari menjelaskan bahwa penyebutan
Khusus ‘alim dan muta‘allim bukan semata karena keutamaan personal mereka, tetapi
karena melalui merekalah nilai-nilai Ilahi dapat diwariskan dan dihidupkan secara
berkelanjutan dalam peradaban manusia. Dengan kata lain, ilmu berfungsi sebagai
jembatan antara realitas duniawi dan tujuan ukhrawi, sehingga ulama dan pelajar menjadi
aktor kunci dalam “menyelamatkan” dunia dari makna malnah (Ali al-Qari, n.d.). Dengan
demikian, dalam kerangka kritik eidetis, ilmu diposisikan sebagai bagian integral dari
dzikrullah yang bersifat praksis.

b. Kajian Tematis Komprehensif

Untuk memperkuat pemahaman makna hadis, kajian eidetis dilanjutkan dengan
analisis tematis melalui perbandingan dengan hadis-hadis lain yang membahas tema dunia.
Hadis-hadis seperti “dunia adalah penjara bagi orang beriman” (HR. Muslim) dan
perumpamaan dunia dengan bangkai anak kambing (HR. Muslim) menunjukkan pola
makna yang konsisten: dunia bukan tujuan final, melainkan sarana ujian dan ladang amal.

Analisis komparatif ini menegaskan bahwa kritik Nabi tidak diarahkan pada dunia
sebagai realitas ontologis, melainkan pada hubb al-dunya, yakni orientasi hidup yang
menjadikan dunia sebagai tujuan akhir dan melupakan dimensi ukhrawi. Perbedaan hadis
al-dunya malinah terletak pada sifatnya yang proposisional dan solutif. Hadis ini tidak
hanya memperingatkan bahaya dunia, tetapi juga menawarkan pengecualian positif berupa
dzikrullah dan aktivitas keilmuan sebagai solusi etis dan konstruktif.

Dengan demikian, hadis ini memberikan kerangka normatif bahwa dunia dapat
terangkat nilainya apabila dikelola melalui ilmu, kesadaran spiritual, dan orientasi
maslahat, sehingga relevan sebagai fondasi etika pendidikan Islam.

c. Konfirmasi dengan Al-Qur’an

Langkah berikutnya dalam kritik eidetis adalah konfirmasi makna hadis dengan
prinsip-prinsip Al-Qur’an. Ayat-ayat seperti QS al-Hadid [57]: 20 dan QS Ali ‘Imran [3]: 14
menegaskan bahwa dunia bersifat fana dan berpotensi melalaikan, tetapi tidak tercela
secara mutlak. Kecaman Al-Qur’an diarahkan pada sikap manusia yang terjebak dalam
pesona dunia tanpa orientasi ilahiah.

Konfirmasi ini menunjukkan adanya koherensi magasid antara hadis dan Al-Qur’an.
Makna mal‘tnah dalam hadis sejalan dengan konsep Qur’ani tentang hilangnya keberkahan
ketika dunia memutus hubungan manusia dengan Allah. “Dunia” mampu menjadikan
manusia lupa jati dirinya, sebagai khalifah, dan membuatnya gelap mata, dzalim kepada
sesama, serakah, eksploitatif bahkan merusak alam (Khasani, 2025). Oleh karena itu, hadis
ini tidak bertentangan dengan Al-Qur’an, melainkan memperjelas dimensi etis dari relasi

130



J-PAI : Jurnal Pendidikan Agama Islam, Vol. 12 No. 1 Juli - Desember 2025

manusia dengan dunia, khususnya melalui ilmu dan kesadaran spiritual.

Sintesis Kritik Eidetis

Berdasarkan kritik eidetis dalam kerangka Musahadi HAM, dapat disimpulkan
bahwa hadis al-dunya mal‘inah memuat pesan normatif yang bersifat transformatif. Dunia
tidak ditolak secara total, tetapi dinilai berdasarkan orientasi dan tujuan penggunaannya.
Dzikrullah dan aktivitas keilmuan diposisikan sebagai poros utama yang menentukan
apakah dunia menjadi bernilai atau kehilangan keberkahannya.

Sintesis ini menegaskan bahwa ilmu dan pembelajaran bukan sekadar aktivitas
kognitif, melainkan praktik spiritual dan etis yang berfungsi mengintegrasikan nilai Ilahi ke
dalam realitas sosial. Temuan eidetis ini menjadi landasan konseptual bagi tahap
berikutnya, yaitu kritik praksis, untuk menautkan pesan hadis dengan kebutuhan
pendidikan Islam kontemporer, termasuk pengembangan pembelajaran yang bermakna
dan transformatif.

3. Kritik Praksis

Kritik praksis terhadap hadis al-dunya maltnah diarahkan pada implikasi sosial,
etis, dan edukatif dari cara hadis ini dipahami dan dipraktikkan. Kritik ini meliputi kritik
realitas, kritik moral berbasis maqasid al-syari‘ah, kritik ideologis, serta kritik praksis
transformatif.

Kritik Realitas

Pemahaman yang memaknai dunia sebagai sepenuhnya terlaknat bertentangan
dengan realitas empiris dan fitrah manusia. Dunia merupakan ruang hidup, ruang ibadah,
dan ruang pembangunan peradaban. Dalam konteks modern, pendidikan, kerja
profesional, pengembangan ekonomi, serta riset dan teknologi merupakan keniscayaan
sosial yang justru dapat menopang pelaksanaan nilai-nilai agama. Islam memandang ilmu,
kerja, dan pengembangan peradaban sebagai bagian integral dari tujuan penciptaan
manusia, sehingga pemisahan tajam antara agama dan dunia bertentangan dengan
pandangan Islam holistik (Al-Hayali, 2024). Secara epistemologis, Islam mengintegrasikan
dunya dan akhirah, sehingga penolakan terhadap dunia bertentangan dengan struktur
pengetahuan Islam itu sendiri (Munsoor, 2016). Oleh karena itu, pembacaan literal
terhadap hadis ini menjadi problematis ketika menafikan peran positif dunia dalam
mendukung tujuan keagamaan dan kemaslahatan umat.

Kritik Moral dan Maqasid al-Syari‘ah

Dari perspektif maqasid al-syari‘ah, pemaknaan negatif terhadap dunia secara total
berpotensi bertentangan dengan tujuan perlindungan akal (hifz al-‘aql), jiwa (hifz al-nafs),
dan harta (hifz al-mal). Orientasi keagamaan yang memusuhi dunia dapat menghambat
pengembangan ilmu, melanggengkan kemiskinan, dan melemahkan daya saing umat.
Magasid al-syari‘ah secara eksplisit bertujuan menjaga agama dan dunia sekaligus,
sehingga penafian terhadap aspek duniawi justru menimbulkan mafsadat sosial (Amin et
al, 2024). Dengan demikian, yang tercela bukan dunia itu sendiri, melainkan orientasi
duniawi yang mengabaikan nilai Ilahiah dan tanggung jawab moral.
Kritik Ideologis

Secara ideologis, interpretasi tekstual hadis ini kerap digunakan untuk melegitimasi
sikap pasif terhadap ketidakadilan sosial, menjauhkan umat dari kepemimpinan publik,
serta menghambat inovasi dan sains. Islam memang mengajarkan untuk bersikap zuhud,
namun Orientasi zuhud yang keliru dapat merusak tujuan perlindungan akal dan harta bila
memusuhi ilmu dan produktivitas sosial (Maghfiratuzzahroh & Hijjiyah, 2024). Dalam
konteks ini, hadis berpotensi menjadi instrumen ideologisasi agama yang melanggengkan

131



Fitratul Uyun, et al: Penguatan Etika Pembelajaran Deep Learning ...

status quo. Untuk itu, dalam mengkaji makna hadis perlu mengakomodir magqasid.
Pendekatan maqasid dalam membaca hadis bertujuan membebaskan teks agama dari
ideologisasi yang melanggengkan ketidakadilan dan ketimpangan sosial (Hamid, 2020)
Kritik ideologis menegaskan bahwa problem utama terletak pada cara penafsiran, bukan
pada teks hadis itu sendiri (Kurniawan et al., 2025).

Kritik Praksis Transformatif

Pada level praksis, hadis al-dunya maltnah perlu dipahami sebagai kritik etis
terhadap orientasi hidup yang eksploitatif dan tidak adil. Dunia tidak terlaknat secara
ontologis, tetapi menjadi tercela ketika dipenuhi oleh keserakahan dan ketimpangan
(Asman & Muchsin, 2021). Implikasinya bagi pendidikan Islam adalah penekanan pada
integrasi ilmu, etika profesi, dan tanggung jawab sosial (Lanye et al., 2023), sehingga dunia
menjadi ruang ibadah sosial dan pembangunan peradaban yang bermartabat.

4. Reinterpretasi Hadis al-Dunya Malinah dalam Perspektif Pendidikan Islam
Kontemporer

Hadis al-dunya malinah tidak dapat dipahami sebagai penolakan ontologis
terhadap dunia, melainkan sebagai kritik profetik terhadap orientasi hidup dan pola
berpikir dangkal yang memutus relasi antara aktivitas duniawi dan nilai ilahiah.
Pembacaan ini sejalan dengan penjelasan ulama klasik seperti al-Mubarakfiuri dalam
Tuhfat al-Ahwadzi yang menegaskan bahwa “kutukan” dalam hadis tersebut tertuju pada
dunia yang melalaikan, bukan dunia sebagai ruang amal dan ibadah. Dengan demikian,
reinterpretasi kontemporer yang dilakukan tetap berada dalam kesinambungan tradisi
keilmuan hadis, bukan terlepas darinya (Chandra et al., 2025).

Dalam perspektif pendidikan, pesan hadis ini memiliki relevansi kuat dengan
paradigma deep learning. Dunia dalam hadis dapat dipahami sebagai simbol surface
learning, pembelajaran dangkal yang berorientasi pada hafalan, hasil instan, dan prestasi
semu. Sebaliknya, pengecualian hadis terhadap dzikrullah, ‘alim, dan muta‘allim
menegaskan bahwa aktivitas yang bernilai adalah proses pencarian ilmu yang mendalam,
reflektif, dan bermakna. Hal ini selaras dengan prinsip deep cognitive processing yang
menekankan analisis, pemahaman makna, dan refleksi kritis. Strategi deep learning dalam
Pendidikan Agama Islam efektif menumbuhkan refleksi, pemahaman mendalam, dan
internalisasi nilai etis (Panuntun et al., 2025).

Aspek refleksi dan metakognisi juga menempati posisi penting dalam reinterpretasi
hadis ini. Dunia yang “melalaikan” dapat dipahami sebagai simbol ketiadaan refleksi diri
dan kesadaran berpikir. Dalam konteks pendidikan, hadis ini mendorong pembelajaran
reflektif yang menumbuhkan kesadaran peserta didik atas proses berpikirnya, tujuan
belajarnya, dan nilai dari setiap aktivitas akademik. Kesadaran metakognitif ini menjadi
fondasi pembelajaran bermakna yang menghindarkan peserta didik dari orientasi belajar
yang superficial.

Selain itu, hadis al-dunya mal‘iinah juga mendukung prinsip konstruktivisme dalam
deep learning. Pengetahuan tidak sekadar diterima, tetapi dikonstruksi melalui proses
pencarian makna, dialog, dan refleksi atas realitas. Dunia, dalam kerangka ini, bukan
sesuatu yang ditolak, melainkan “laboratorium nilai” tempat manusia membangun
pemahaman, kebijaksanaan, dan tanggung jawab etis. Proses pendidikan dengan demikian
dipahami sebagai perjalanan makna dan transformasi personal, bukan sekadar akumulasi
informasi atau sertifikat akademik.

Lebih jauh, reinterpretasi hadis ini menegaskan pentingnya integrasi pengetahuan
dan nilai. Aktivitas duniawi, termasuk Pendidikan, menjadi “tercela” ketika terlepas dari
orientasi etis dan spiritual, tetapi menjadi bernilai ketika diarahkan pada pembentukan

132



J-PAI : Jurnal Pendidikan Agama Islam, Vol. 12 No. 1 Juli - Desember 2025

akal, karakter, dan tanggung jawab sosial. Prinsip ini sejalan dengan tujuan deep learning
yang tidak hanya menekankan penguasaan kognitif, tetapi juga integrasi moral dan
kesadaran makna.

Implikasi praksisnya bagi pendidikan kontemporer terletak pada penguatan
pembelajaran yang bersifat reflektif, bermakna, dan transformatif. Pembelajaran reflektif
dan bermakna mendukung pembentukan etos kerja, tanggung jawab, dan kesadaran nilai
dalam konteks dunia profesional (Abu Rizki et al., 2024; Panuntun et al., 2025). Secara
pedagogis, hadis ini mendukung pengembangan kurikulum yang tidak berhenti pada
capaian akademik, tetapi juga menumbuhkan kesadaran metakognitif, etika keilmuan, dan
orientasi jangka panjang pembelajaran. Dengan demikian, hadis al-dunya maltinah, dengan
penafsiran kontekstual, dapat diposisikan sebagai landasan etis-profetik bagi paradigma
pendidikan Islam yang holistic (Puspita & Yuslem, 2025), mengintegrasikan kedalaman
intelektual, kematangan moral, dan spiritualitas dalam proses belajar.

D. KESIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan dua temuan utama sesuai dengan tujuan yang telah
ditetapkan. Pertama, melalui kritik historis yang mencakup analisis sanad dan matan, hadis
al-dunya mal‘tinah ditetapkan sebagai hadis yang sahih dan magbul. Meskipun tergolong
hadis ahad gharib, hadis ini memenuhi kaidah kesahihan sehingga sah dijadikan hujjah
sebagai landasan etis. Kedua, melalui kritik eidetis dan praksis, penelitian ini menunjukkan
bahwa pertentangan (ta‘arudl) yang bersifat lahiriah dapat diselesaikan melalui
pemahaman kontekstual. Hadis tersebut tidak mendiskreditkan dunia secara ontologis,
melainkan berfungsi sebagai kritik profetik terhadap orientasi hidup materialistik yang
memutus relasi manusia dengan nilai [lahiah. Pengecualian terhadap dzikrullah, amal saleh,
‘alim, dan muta‘allim menegaskan posisi ilmu (al-ilm wa al-ta‘allum) sebagai pilar utama
yang mengarahkan dunia menjadi sarana pembinaan spiritual dan sosial.

Dalam konteks pendidikan Islam kontemporer, reinterpretasi hadis ini
menunjukkan relevansi yang kuat dengan paradigma deep learning yang menolak
pembelajaran dangkal dan berorientasi instan. Pesan etis hadis selaras dengan prinsip
pembelajaran bermakna, reflektif, integratif, dan transformatif, serta menempatkan ilmu
sebagai medium penyucian diri, penguatan akhlak, dan peningkatan kualitas kemanusiaan.
Secara teoretis, penelitian ini memperkaya kajian hadis dengan menawarkan pembacaan
multidimensi, tekstual, kontekstual, simbolik, dan semantik, serta menjembatani integrasi
nilai-nilai profetik dengan teori pendidikan modern. Oleh karena itu, hadis al-dunya
mal‘tinah dapat dipahami sebagai sumber etika pedagogis yang relevan dalam membangun
pendidikan Islam yang berorientasi pada kedalaman pemahaman, integritas moral, dan
kesadaran spiritual. Penelitian lanjutan disarankan untuk menerapkan metodologi Kritik
Hadis Musahadi HAM pada hadis-hadis lain yang berdimensi sosial dan pendidikan guna
memperluas pengembangan ma‘ani al-hadits kontekstual di Indonesia.

REFERENSI

Abu Rizki, A., Khasani, F., Firman, Haikal Ramadhan, N. J., & Nurhidayah. (2024). The Value
of Moral Education Based on Local Wisdom in Pappaseng To Riolo. Al-Ishlah: Jurnal
Pendidikan Islam, 22(2), 70-80. https://doi.org/10.35905/alishlah.v22i2.11508

Al-Bukhari, M. ibn Isma‘il. (2001). Sahih al-Bukhari (Vols. 1-9). Dar Tawq al-Najah.

Al-Hayali, O. S. A. (2024). The importance of knowledge and work in Islamic thought: A
study of the stages of spiritual purification according to Imam Al-Ghazali.
International Journal of Religion.

Ali al-Qart. (n.d.). Mirqat al-Mafatih sharh Mishkat al-Masabih. Dar al-Fikr.

Al-Khatib, M. ‘Ajjaj. (1998). Usul al-hadith: ‘Ulimuhu wa mustalahuhu. Dar al-Fikr.

133



Fitratul Uyun, et al: Penguatan Etika Pembelajaran Deep Learning ...

Al-Khatib, M. A. (1998). Ushul al-hadis wa musthalahuhu (Q. Nur & A. Musyafa, Trans.). Gaya
Media Pratama.

Al-Manawal. (n.d.). Faidh al-Qadir sharh al-Jami‘ al-Saghir. Dar al-Ma'rifah.

Al-Mubarakfuri, A. A. (n.d.). Tuhfat al-Ahwadhi bi sharh Jami‘ al-Tirmidi. Dar al-Kutub al-
‘llmiyyah.

Al-Mundziri, Z. al-Din. (2008). Al-Targhib wa al-tarhib. Dar al-Kutub al-‘Tlmiyyah.

Al-Tirmidi, M. ibn ‘Isa. (1998). Sunan al-Tirmidi. Dar al-Gharb al-Islam.

Amin, I, Salma, S., Bahar, M., & Lendrawati, L. (2024). Stratification of al-maqasid al-
khamsah and its application in al-dartriyyah, al-hdjiyyah, al-tahsiniyyah, and
mukammilat. AJIS: Academic Journal of Islamic Studies, 9(1).

Asman, A., & Muchsin, T. (2021). Maqasid al-shari‘ah in Islamic law renewal: The impact of
new normal rules on Islamic law practices during the Covid-19 pandemic. Mazahib,
20(1).

At-Tibi. (n.d.). Sharh Mishkat al-Masabih. Dar al-Kutub al-‘IImiyyabh.

Chandra, A. F.,, Nasution, S., Adynata, A., Raba’in, ]., & Arni, ]. (2025). The legal interpretation
of hadiths on marriage in Fath al-Mun‘im: Contextual and magqasid-based approach.
Al-Quds: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis, 9(2).

Global Islamic Software Company. (2019). Maust ‘at al-Hadis al-Syarif: al-Kutub al-Tisah.

Ham, M. (2000). Metodologi kritik hadis. IAIN Walisongo Press.

Ham, M. (2020). Evolusi konsep sunnah: Implikasinya pada perkembangan hukum Islam.
Aneka Ilmu.

Ham, M. (2020). Kedudukan hadis dalam struktur epistemologi hukum Islam. Jurnal Studi
[Imu-ilmu al-Qur’an dan Hadis, 21(2), 215-232.

Hamid, A. (2020). Is magqasid al-shari‘a sufficient? Reflections on Islam in contemporary
Malaysia. Ulul Albab: Jurnal Studi Islam, 24(2), 205-231.

Hammy, K. (2011). Re-interpretasi hadis: Upaya kontekstualisasi makna hadis melalui
pendekatan ilmu-ilmu sosial. Jurnal Al-Irfani, 1(1).

Hammy, M. (2011). Pendekatan ilmu sosial dalam pemahaman hadis. Jurnal Ushuluddin,
19(1), 45-62.

Ibn Rajab. (n.d.). Jami‘al-‘Ulim wa al-Hikam. Mu’assasah al-Risalah.

Ismail, M. S. (1992). Metodologi penelitian hadis Nabi. Bulan Bintang.

Ismail, M. S. (1995). Kaedah kesahihan sanad hadis: Telaah kritis dan tinjauan dengan
pendekatan ilmu sejarah. Bulan Bintang.

Khasani, F. (2025). Khilafah, Taskhir, and Sustainability: Reconstructing Islamic Eco-
Theology through Al-Qurtub?’s Tafsir. ISTIFHAM: Journal Of Islamic Studies, 03(02),
100-111. https://doi.org/10.71039/istifham.v3i2.111

Khasani, F. (2023). Living Hadis dalam Kultur Pendidikan Tinggi Pesantren: Studi Kasus
pada Ma'had Aly Hasyim Asy’ari Tebuireng. Dinamika Penelitian: Media Komunikasi
Penelitian Sosial Keagamaan, 23(02), 184-210.
https://doi.org/10.21274 /dinamika.2023.23.02.184-210

Kurniawan, E., Mustaniruddin, A., Rizani, A. K., Muchimah, Zaenuri, A., & Muttaqin, M. Z.
(2025). Recent studies on the magqasid al-shari‘ah of Abu Ishaq al-Shatibi. AJIS:
Academic Journal of Islamic Studies, 10(1).

Lanye, U. B. M., Azwar, A., Aswar, A., & Amirullah, M. (2023). Integrative moral education
concept and method: Ibn Abi al-Dunya’s thoughts. At-Turats, 17(1).

Maghfiratuzzahroh, & Hijjiyah, S. H. (2024). Flexing and the ethics of wealth in the Qur’an:
A magqasidi interpretation of Qarun’s story. Al-Karim: International Journal of Quranic
and Islamic Studies, 2(2).

Markaz al-Buhus$ li Khidmat al-Sunnah al-Nabawiyyah. (2023). Al-Maktabah al-Syamilah
(Version 1445 H).

134


https://doi.org/10.71039/istifham.v3i2.111

J-PAI : Jurnal Pendidikan Agama Islam, Vol. 12 No. 1 Juli - Desember 2025

Munsoor, M. S. (2016). Post-modern relativist challenges on Islamic epistemology.
Usuluddin, 44(1), 163-184.

Muslim, I. al-Hajjaj. (2006). Sahth Muslim. Dar al-Ma‘rifah.

Nafisah, L. (2019). Urgensi pemahaman hadis kontekstual. Jurnal Universun, 13(1), 1-26.

Nafisah, S. (2019). Kontekstualisasi hadis dalam studi Islam kontemporer. Jurnal Living
Hadis, 4(2), 183-204.

Panuntun, S., Saputri, B. H., Fahsin, M., Umniyah, I, Farihah, 1., & Masykur, M. (2025).
Implementation of deep learning strategy in Islamic religious education to internalize
Islamic values. At-Turats: Jurnal Pendidikan Islam, 7(1).

Puspita, M., & Yuslem, N. (2025). Analysis of Qur’anic interpretation as a basis for ethical
and transformative education. QiST: Journal of Quran and Tafseer Studies, 4(2).

Rahardjo, M. (2020). Metodologi penelitian kualitatif untuk ilmu-ilmu sosial dan humaniora.
Republik Media.

Surakhmad, W. (1982). Pengantar penelitian ilmiah: Teknik dan metode. Tarsito.

Wahid, R. A. (2014). Perkembangan metode pemahaman hadis. Analytica Islamica, 3(2),
208-220.

135



