
  
J-PAI : Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 12 No. 1 Juli - Desember 2025 
P-ISSN 2355-8237 | e-ISSN 2503-300X http://ejournal.uin-malang.ac.id/index.php/jpai 

DOI : 10.18860/jpai.v12i1. 37558 
 

 
 

125 

Penguatan Etika Pembelajaran Deep Learning Perspektif Hadis Pada 
Kitab Al-Targhib Wa Al-Tarhib; Tinjauan Metodologi Kritik Hadis 

Musahadi HAM  
 

1Fitratul Uyun, 2 Muhammad Walid, 3 Sarkowi, 4Triyo Supriyatno, 5Ahmad Barizi 
1, 2, 3, 4, &5Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia 

1fitratuluyun@uin-malang.ac.id, 2walidpgmi@pgmi-uin-malang.ac.id,  3Sarkowi@uin-
malang.ac.id, 4triyo_supriyatno@uin-malang.ac.id, 5abarizi_mdr@mat.uin-malang.ac.id   

 
Abstract. This study aims to examine the sanad validity and to develop a contextual interpretation 
of a prophetic tradition on learning narrated by Abu Hurayrah and recorded by al-Tirmidzi in his 
Sunan (Kitāb al-Zuhd). Textually, the hadith may give rise to interpretive ambiguity and appears to 
be in tension with Qur’anic principles and other prophetic traditions concerning the relationship 
between worldly life and knowledge. This research employs a library-based qualitative method using 
Musahadi HAM’s hadith criticism approach, which integrates sanad criticism, matn criticism, and 
maqāṣid-based contextualization through historical, eidetic, and practical analysis. The findings 
indicate that the hadith is classified as ṣaḥīḥ and maqbul, despite its status as an āḥād gharīb 
narration. Eidetic analysis reveals that the hadith does not constitute a total condemnation of the 
world; rather, it represents a universal critique of materialistic life orientations detached from divine 
values. The explicit exception granted to scholars (‘ālim) and learners (muta‘allim) affirms that 
knowledge and the process of learning constitute the ethical foundation that renders worldly life 
meaningful and enables social transformation. In the context of contemporary education, this hadith 
provides an ethical framework for deep, meaningful, and transformative learning, resonating with the 
paradigm of deep learning that emphasizes internalization of values, character formation, and moral 
transformation. 
Keywords: Hadith Criticism; Hadith Tarbawi; Islamic Education Ethics; Knowledge and Learning; 
Deep Learning Paradigm 
 
Abstrak. Penelitian ini bertujuan menganalisis validitas sanad dan membangun pemahaman 
kontekstual atas satu hadis tentang pembelajaran yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah dan 
ditakhrij oleh al-Tirmidzi dalam Sunan-nya (Kitāb al-Zuhd). Hadis tersebut secara tekstual 
berpotensi menimbulkan ambiguitas makna dan kesan kontradiktif dengan prinsip-prinsip Al-
Qur’an serta hadis lain terkait relasi dunia dan ilmu. Penelitian ini merupakan studi pustaka 
dengan pendekatan kritik hadis Musahadi HAM yang mengintegrasikan kritik sanad, kritik matan, 
dan kontekstualisasi maqāṣidī melalui kritik historis, eidetis, dan praksis. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa hadis tersebut berstatus sahih dan maqbul meskipun tergolong ahad gharīb. 
Secara eidetis, hadis ini tidak dimaknai sebagai celaan total terhadap dunia, melainkan sebagai 
kritik terhadap orientasi hidup materialistik yang tercerabut dari nilai ilahiah. Penegasan 
pengecualian terhadap ‘ālim dan muta‘allim menunjukkan bahwa ilmu dan proses pembelajaran 
merupakan pilar etis yang memberi nilai pada kehidupan dunia dan mendorong transformasi 
sosial. Dalam konteks pendidikan kontemporer, hadis ini relevan sebagai landasan etis 
pembelajaran yang mendalam, bermakna, dan transformatif, sejalan dengan paradigma deep 
learning yang menekankan internalisasi nilai, pembentukan karakter, dan perubahan moral 
peserta didik. 
Kata Kunci: Kritik Hadis; Hadis Tarbawi; Etika Pendidikan Islam; Pengetahuan dan Pembelajaran; 
Paradigma Deep Learning 

 
 

A. PENDAHULUAN 
Hadis menempati posisi sentral sebagai sumber ajaran Islam setelah Al-Qur’an. 

mailto:fitratuluyun@uin-malang.ac.id
mailto:2walidpgmi@pgmi-uin-malang.ac.id
mailto:Sarkowi@uin-malang.ac.id
mailto:Sarkowi@uin-malang.ac.id
mailto:triyo_supriyatno@uin-malang.ac.id
mailto:5abarizi_mdr@mat.uin-malang.ac.id


Fitratul Uyun, et al: Penguatan Etika Pembelajaran Deep Learning … 

126 

Kedudukannya berada di bawah Al-Qur’an bukan karena rendahnya otoritas normatif 
hadis, melainkan karena perbedaan tingkat kepastian transmisi (tsubūt). Al-Qur’an bersifat 
qaṭ‘ī al-tsubūt, sedangkan sunnah bersifat qaṭ‘ī secara global namun ẓannī secara terinci 
(Al-Khatib, 1998). Al-Syāṭibī menegaskan posisi ini melalui tiga argumen utama: hadis 
berfungsi sebagai penjelas (bayān) Al-Qur’an, bersifat ẓannī al-tsubūt dalam periwayatan, 
dan secara tekstual ditempatkan setelah Al-Qur’an dalam beberapa riwayat (Ham, 2020). 
Selain itu, dari sisi transmisi, Al-Qur’an diriwayatkan secara mutawātir, sementara hadis 
diriwayatkan baik secara mutawātir maupun āḥād, sehingga menuntut penelitian 
otentisitas yang lebih ketat, khususnya terhadap hadis āḥād (Ismail, 1992).  

Upaya menjaga validitas hadis telah melahirkan disiplin kritik sanad dan matan 
yang mapan. Namun, tantangan dalam kajian hadis kontemporer tidak berhenti pada 
persoalan otentisitas, melainkan berlanjut pada problem pemahaman. Hadis yang sahih 
secara sanad tidak selalu otomatis jelas dalam makna dan aplikasinya. Oleh karena itu, 
agenda penting dalam studi hadis masa kini adalah bagaimana menghadirkan pemahaman 
hadis yang kontekstual, sehingga sunnah tidak berhenti sebagai teks normatif, tetapi 
menjadi hadis yang hidup (living hadis) dan relevan dengan dinamika sosial yang terus 
berubah, termasuk dalam bidang pendidikan Islam (Khasani, 2023). 

Penelitian ini secara khusus mengkaji satu hadis bertema pendidikan yang 
terhimpun dalam al-Targhīb wa al-Tarhīb karya al-Mundzirī, yaitu hadis tentang al-dunyā 
mal‘ūnah yang diriwayatkan melalui jalur Abu Hurairah dan ditakhrij oleh al-Tirmidzī. 
Secara sanad, hadis ini tergolong hadis āḥād gharīb. Sementara secara matan, redaksinya 
berpotensi menimbulkan ambiguitas makna dan kesan ta‘āruḍl dengan ayat-ayat Al-Qur’an 
maupun hadis-hadis sahih lain yang menegaskan prinsip keseimbangan antara dimensi 
duniawi dan ukhrawi. Pemaknaan tekstual terhadap hadis ini dapat melahirkan kesan 
antidunia dan dikotomis, yang tidak sejalan dengan prinsip integrasi ḥabl min Allāh dan 
ḥabl min al-nās dalam ajaran Islam. 

Problematika pemahaman hadis ini menjadi semakin relevan ketika dikaitkan 
dengan realitas pendidikan kontemporer. Perkembangan pendidikan modern 
menunjukkan kecenderungan kuat pada orientasi materialistik, yang menekankan capaian 
kognitif, sertifikasi, kompetisi nilai, dan keberhasilan instrumental, sering kali tanpa 
keseimbangan dimensi moral dan spiritual. Dalam kondisi demikian, pendidikan berisiko 
kehilangan orientasi hakikinya sebagai proses pembentukan manusia berakhlak dan 
berkeadaban. Hadis al-dunyā mal‘ūnah, apabila dipahami secara kontekstual, justru 
mengandung kritik terhadap orientasi hidup yang tercerabut dari nilai ketuhanan, bukan 
terhadap dunia atau aktivitas duniawi itu sendiri. Pengecualian yang diberikan kepada 
‘ālim dan muta‘allim menegaskan bahwa ilmu dan proses pembelajaran merupakan 
aktivitas duniawi yang bernilai tinggi dan memiliki legitimasi etis-spiritual dalam Islam. 

Dalam konteks pembelajaran kontemporer, khususnya paradigma deep learning, 
hadis ini memiliki relevansi yang signifikan. Deep learning menekankan pemahaman 
mendalam, refleksi kritis, internalisasi nilai, dan transformasi diri, bukan sekadar 
penguasaan informasi atau capaian kognitif dangkal. Spirit ini sejalan dengan pesan hadis 
ad-dunyā mal‘ūnah yang mengarahkan proses belajar agar tidak terjebak pada orientasi 
materialistik, melainkan menjadi sarana pembentukan karakter, spiritualitas, dan 
kesadaran transendental. 

Untuk menjawab problem otentisitas dan pemahaman hadis tersebut, penelitian ini 
menggunakan metodologi kritik hadis yang dikembangkan oleh Musahadi HAM, yang 
mencakup kritik historis, kritik eidetis, dan kritik praksis (Ham, 2000). Pendekatan ini 
dipilih karena tidak hanya menekankan validitas sanad dan matan, tetapi juga mendorong 
pembacaan nilai-nilai etik dan kontekstualisasi sosio-historis hadis agar relevan dengan 
kebutuhan masyarakat modern. Metodologi ini dinilai mampu menjembatani antara 



J-PAI : Jurnal Pendidikan Agama Islam, Vol. 12 No. 1 Juli - Desember 2025 

127 

keotentikan teks hadis dan relevansinya dalam praktik pendidikan kontemporer. 
Penelitian-penelitian terdahulu telah menyoroti pentingnya pemahaman hadis 

secara kontekstual (Nafisah, 2019), pemanfaatan pendekatan ilmu sosial dalam penafsiran 
hadis (Hammy, 2011), serta perkembangan metodologi pemahaman hadis di Indonesia 
(Wahid, 2014). Namun, kajian-kajian tersebut belum secara spesifik membahas hadis ad-
dunyā mal‘ūnah melalui kritik sanad dan matan yang komprehensif, belum menggunakan 
pendekatan Musahadi HAM, serta belum mengaitkannya dengan paradigma pembelajaran 
deep learning. Oleh karena itu, penelitian ini mengisi kekosongan tersebut dengan 
mengintegrasikan kritik hadis dan reinterpretasi nilai etis hadis untuk penguatan karakter 
dan pembelajaran bermakna dalam pendidikan Islam kontemporer. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini berfokus pada analisis status 
sanad dan matan hadis al-dunyā mal‘ūnah serta kontekstualisasi pemaknaannya dalam 
perspektif pendidikan Islam melalui pendekatan kritik hadis Musahadi HAM. Penelitian ini 
diharapkan memberikan kontribusi teoretis dalam memperkaya kajian hadis dan 
pendidikan Islam, serta kontribusi praktis dalam merumuskan orientasi pembelajaran 
yang mendalam, bermakna, dan berlandaskan nilai spiritual serta etis. 

B. METODE PENELITIAN 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research), mengingat seluruh data yang dianalisis berupa teks 
tertulis, khususnya teks hadis dan literatur ilmu hadis (Rahardjo, 2020). Fokus penelitian 
diarahkan pada dua tujuan utama, yaitu: (1) menilai keabsahan sanad dan matan hadis 
pendidikan dalam kitab al-Targhīb wa al-Tarhīb, dan (2) mengontekstualisasikan 
pemaknaan hadis tersebut dalam perspektif pendidikan Islam kontemporer. 

Sumber data dalam penelitian ini dibedakan secara tegas menjadi data primer dan 
data sekunder. Data primer berupa teks hadis yang menjadi objek kajian, khususnya hadis 
ad-dunyā mal‘ūnah sebagaimana terhimpun dalam al-Targhīb wa al-Tarhīb karya al-
Mundzirī. Untuk kepentingan takhrij, perbandingan jalur periwayatan, dan verifikasi 
matan, penelitian ini juga merujuk pada kitab-kitab hadis utama seperti Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, 
Ṣaḥīḥ Muslim, Sunan al-Tirmidzī, Sunan Abī Dāwud, Sunan Ibn Mājah, Musnad Aḥmad, dan 
al-Muwaṭṭa’ karya Imam Mālik. 

Adapun data sekunder meliputi kitab-kitab syarah hadis, seperti Fath al-Bārī, Syarḥ 
Ṣaḥīḥ Muslim, dan Tuhfat al-Aḥwadzī, serta karya-karya metodologi ilmu hadis, terutama 
pemikiran Syuhudi Ismail dan Musahadi HAM. Distingsi ini dimaksudkan untuk 
memisahkan teks hadis sebagai objek material penelitian dari perangkat teoritis yang 
berfungsi sebagai alat analisis, sehingga alur epistemik penelitian lebih sistematis dan 
dapat dipertanggungjawabkan. 

Analisis data dilakukan melalui beberapa tahapan yang saling berkaitan. Pertama, 
peneliti mengumpulkan data primer dan sekunder melalui pembacaan simbolik dan 
semantik terhadap teks hadis dan literatur pendukung. Kedua, dilakukan klasifikasi data 
dengan menghimpun hadis-hadis bertema pendidikan dan melakukan takhrij guna 
memetakan jalur periwayatan serta varian redaksi hadis (Surakhmad, 1982). Ketiga, 
dilakukan reduksi data untuk menyaring informasi yang relevan dengan fokus penelitian. 
Keempat, penilaian validitas hadis dilakukan melalui kritik sanad dan matan dengan 
mengacu pada kerangka metodologis Syuhudi Ismail, khususnya dalam menilai 
kesinambungan sanad, kredibilitas perawi, serta koherensi matan. 

Tahap berikutnya adalah analisis menggunakan metodologi kritik hadis Musahadi 
HAM, yang meliputi tiga model kritik. Pertama, kritik historis, digunakan untuk menilai 
kualitas sanad hadis dengan menelusuri ittisāl al-sanad, menilai perawi melalui teori jarḥ 
wa ta‘dīl, serta membandingkan jalur periwayatan melalui mutābi‘āt dan syawāhid. Tahap 



Fitratul Uyun, et al: Penguatan Etika Pembelajaran Deep Learning … 

128 

ini menghasilkan penetapan kualitas sanad hadis. Kedua, kritik eidetis, diterapkan untuk 
menggali struktur dan makna normatif hadis melalui analisis kebahasaan, konteks sosial 
dan historis (asbāb al-wurūd), serta pengujian koherensi matan dengan ayat-ayat Al-Qur’an 
dan hadis-hadis sahih lainnya. Tahap ini bertujuan memperoleh pemahaman makna hadis 
yang utuh dan proporsional. Ketiga, kritik praksis, digunakan untuk 
mengontekstualisasikan makna normatif tersebut ke dalam realitas pendidikan Islam 
kontemporer, dengan tetap menjaga otoritas dan batas makna primer teks hadis. 

Tahapan analisis tersebut diperkuat dengan mekanisme kontrol validitas berupa 
konfirmasi silang dengan Al-Qur’an dan hadis sahih lain, klasifikasi tematik, serta 
penarikan simpulan yang bersifat normatif dan kontekstual. Dengan prosedur ini, analisis 
data dilakukan secara sistematis, operasional, dan terhindar dari subjektivitas interpretatif 
yang berlebihan. 

Melalui pendekatan metodologis tersebut, penelitian ini berupaya menghadirkan 
kajian hadis pendidikan yang tidak hanya sahih secara sanad dan matan, tetapi juga 
relevan secara etis dan aplikatif dalam pengembangan pembelajaran Islam kontemporer, 
khususnya dalam paradigma pembelajaran mendalam (deep learning). 

 
C. HASIL DAN PEMBAHASAN 
1. Kritik Historis melalui Kajian Redaksional Hadis al-Dunyā Mal‘ūnah 

Sebagai tahap awal analisis, penelitian ini memfokuskan kajian pada kritik historis 
terhadap hadis al-dunyā mal‘ūnah melalui penelusuran redaksional dan sanad dengan 
metode takhrīj. Penelusuran dilakukan menggunakan metode takhrīj bi al-alfāẓ, yaitu 
penelusuran hadis berdasarkan kata-kata kunci dalam matan, dengan merujuk pada al-
Mu‘jam al-Mufahras li Alfāẓ al-Ḥadīṡ al-Nabawī. Kata kunci yang digunakan ialah lafal-lafal 
utama dalam hadis, yaitu: 

 مُتعََل ِم   ؛عَالِم   ؛اَللِّ  ذِكْرُ  ؛فيِهَا مَا مَلْعُون   ؛مَلْعُونَة   الدُّنْيَا
Penggunaan kata kunci ini dimaksudkan untuk memperoleh seluruh varian riwayat 

yang relevan secara redaksional dan tematik, sehingga memungkinkan analisis sanad dan 
matan dilakukan secara komprehensif. Hasil penelusuran menunjukkan bahwa hadis 
tersebut diriwayatkan, antara lain, dalam Sunan al-Tirmiḏzī (no. 2322), Sunan Ibn Mājah 
(no. 4112), dan Sunan al-Dārimī (no. 324), serta tercantum dalam al-Targhīb wa al-Tarhīb 
karya al-Mundzirī sebagai sumber utama penelitian ini. 

Dalam proses penelusuran, penelitian ini memanfaatkan basis data hadis digital 
seperti Mausū‘at al-Ḥadīṡ al-Syarīf: al-Kutub al-Tis‘ah dan al-Maktabah al-Syāmilah edisi 
1445 H/2023 M semata-mata sebagai alat bantu teknis pencarian teks. Adapun sumber 
primer tetap merujuk kepada kitab-kitab hadis induk yang otoritatif, sehingga validitas 
akademik penelitian tetap terjaga. 

Setelah seluruh redaksi hadis dan jalur periwayatannya dihimpun, langkah 
berikutnya adalah menilai kualitas hadis guna memastikan otentisitas historisnya sebelum 
memasuki tahap pemaknaan (kritik eidetis). Hal ini sejalan dengan prinsip metodologis 
Musahadi HAM yang menegaskan bahwa pemahaman hadis yang sahih tidak mungkin 
dicapai tanpa kepastian mengenai keaslian dan validitas historis teks hadis. Dengan 
demikian, kritik historis menjadi prasyarat epistemik sebelum dilakukan interpretasi 
makna. 

Ditinjau dari segi kuantitas, hadis al-dunyā mal‘ūnah termasuk kategori hadis āḥād 
dengan status gharīb. Adapun dari segi kualitas sanad, al-Tirmiḏī menilai hadis ini sebagai 
ḥasan gharīb. Penilaian ini menunjukkan bahwa meskipun hadis tersebut tidak mencapai 
derajat mutawātir, ia tetap memiliki tingkat keterpercayaan yang dapat diterima dalam 
argumentasi etis dan normatif, khususnya ketika tidak bertentangan dengan prinsip-



J-PAI : Jurnal Pendidikan Agama Islam, Vol. 12 No. 1 Juli - Desember 2025 

129 

prinsip dasar Al-Qur’an. 
Analisis sanad menunjukkan bahwa jalur periwayatan hadis ini memenuhi unsur-

unsur mayor kesahihan sanad sebagaimana dirumuskan oleh Syuhudi Ismail, yaitu: (1) 
kesinambungan sanad (ittiṣāl al-sanad), (2) keadilan para perawi, dan (3) kedhabitan 
perawi. Para perawi dalam sanad hadis ini dinilai tsiqah oleh para ulama jarḥ wa ta‘dīl, 
serta menggunakan metode penerimaan dan penyampaian hadis (taḥammul wa al-adā’) 
dengan lafal ḥaddatsanā, yang oleh mayoritas ulama hadis dipandang sebagai metode 
periwayatan dengan tingkat reliabilitas tertinggi. Berdasarkan indikator tersebut, hadis ini 
dapat dikategorikan sebagai hadis āḥād gharīb muttashil marfū‘ dari sisi sanad. 

Sementara itu, dari sisi matan, hadis ini juga memenuhi kriteria kesahihan matan 
sebagaimana dirumuskan oleh al-Khaṭīb al-Baghdādī, yang dikutip oleh Syuhudi Ismail. 
Matan hadis tidak bertentangan dengan akal sehat, tidak berseberangan dengan ayat-ayat 
Al-Qur’an yang bersifat muḥkam, tidak bertentangan dengan hadis mutawātir maupun 
hadis sahih lainnya, serta tidak menyelisihi praktik keagamaan yang telah disepakati oleh 
para ulama generasi awal. Dengan demikian, matan hadis ini dapat dinilai ṣaḥīḥ al-ma‘nā 
dan maqbūl untuk dijadikan dasar analisis normatif lebih lanjut. 

Temuan ini menegaskan bahwa hadis ad-dunyā mal‘ūnah yang menjadi fokus 
penelitian memiliki otentisitas historis yang dapat dipertanggungjawabkan, baik dari sisi 
sanad maupun matan. Oleh karena itu, hadis ini layak dijadikan objek analisis pada tahap 
berikutnya, yaitu kritik eidetis dan kritik praksis, guna menggali makna normatif serta 
relevansinya dalam konteks pendidikan Islam kontemporer. 

 
2. Kritik Eidetis: Pemaknaan Hadis secara Linguistik, Tematis, dan Konfirmatif 

Setelah otentisitas historis hadis al-dunyā mal‘ūnah dipastikan melalui kritik 
historis, tahap berikutnya adalah kritik eidetis. Dalam kerangka metodologi Musahadi 
HAM, kritik eidetis bertujuan menggali makna normatif hadis secara tepat, proporsional, 
dan komprehensif melalui analisis struktur bahasa, konteks makna, serta koherensinya 
dengan prinsip-prinsip ajaran Islam. Tahap ini menegaskan bahwa hadis tidak cukup 
dipahami secara tekstual, melainkan harus dibaca dengan memperhatikan tujuan moral 
(maqāṣid al-ḥadīṡ) yang dikandungnya. 

Sejalan dengan disiplin Ilmu Ma‘ānī al-Ḥadīṡ, kritik eidetis dilakukan melalui tiga 
langkah utama, yaitu kajian linguistik, kajian tematis komprehensif, dan kajian konfirmatif 
dengan Al-Qur’an. Ketiga langkah ini saling melengkapi dalam membangun pemahaman 
hadis yang koheren dan relevan dengan konteks pendidikan Islam. 

a. Kajian Linguistik 
Hadis yang menjadi objek kajian berbunyi: 

مُتعََل ِمًا  أوَْ  وَعَالِمًا وَالَّهُ، وَمَا اللِ  ذِكْرَ  إلَِّ  فيِهَا، مَا مَلْعُون   مَلْعُونَة ، الدُّنْيَا  
“Dunia itu terlaknat dan terlaknat segala yang ada di dalamnya, kecuali dzikir 
kepada Allah dan segala yang mengiringinya, serta orang yang berilmu dan orang 
yang menuntut ilmu.” (HR. al-Tirmiḏī) 
Secara linguistik, istilah al-dunyā berasal dari akar kata danā yang bermakna 

“dekat” dan “rendah”. Makna ini mengindikasikan sifat dunia yang sementara dan relatif 
rendah nilainya jika dibandingkan dengan akhirat. Namun, kerendahan ini bersifat 
aksidental, bukan esensial, karena nilai dunia ditentukan oleh orientasi penggunaannya. 

Kata mal‘ūnah secara etimologis berarti “dijauhkan dari rahmat Allah”. Dalam 
perspektif kritik eidetis Musahadi HAM, istilah ini tidak dipahami secara ontologis sebagai 
kutukan terhadap dunia sebagai ciptaan Allah, melainkan sebagai penilaian normatif 
terhadap orientasi hidup yang menjadikan dunia sebagai tujuan akhir. Dengan demikian, 
“laknat” dalam hadis ini menunjuk pada hilangnya keberkahan ketika dunia dipisahkan 



Fitratul Uyun, et al: Penguatan Etika Pembelajaran Deep Learning … 

130 

dari nilai ketuhanan (at-Ṭībī, n.d.; Ibn Rajab, n.d.). 
Frasa mā fīhā menunjukkan keumuman, mencakup seluruh aspek duniawi. Namun, 

keumuman ini dibatasi oleh struktur istitsnā’ pada frasa illā dzikrallāh wa mā wālāh. 
Pengecualian ini menegaskan bahwa dunia dan seluruh aktivitas di dalamnya dapat 
bernilai positif apabila diarahkan untuk mengingat Allah dan mendukung nilai-nilai Ilahi 
(al-Mubarakfuri, n.d.). Dalam konteks ini, dzikrullāh tidak terbatas pada ritual ibadah, 
tetapi mencakup kesadaran spiritual yang mewujud dalam aktivitas sosial, ekonomi, dan 
Pendidikan. Al-Manāwī dalam Faidh al-Qadīr menegaskan bahwa dzikrullāh mencakup 
setiap perbuatan yang mengantarkan kepada ketaatan dan menghidupkan kesadaran akan 
kehadiran Allah dalam kehidupan sehari-hari (al-Manāwī, n.d.). 

Penutup hadis berupa frasa ‘āliman aw muta‘alliman berfungsi sebagai bentuk 
takhṣīṣ yang menegaskan posisi strategis ilmu. Penyebutan khusus orang berilmu dan 
pencari ilmu menunjukkan bahwa aktivitas epistemik merupakan medium utama untuk 
mentransformasikan dunia dari sesuatu yang berpotensi melalaikan menjadi sarana ibadah 
dan peradaban. Dalam Mirqāt al-Mafātīḥ, Ali al-Qārī menjelaskan bahwa penyebutan 
khusus ‘ālim dan muta‘allim bukan semata karena keutamaan personal mereka, tetapi 
karena melalui merekalah nilai-nilai Ilahi dapat diwariskan dan dihidupkan secara 
berkelanjutan dalam peradaban manusia. Dengan kata lain, ilmu berfungsi sebagai 
jembatan antara realitas duniawi dan tujuan ukhrawi, sehingga ulama dan pelajar menjadi 
aktor kunci dalam “menyelamatkan” dunia dari makna mal‘ūnah (Ali al-Qārī, n.d.). Dengan 
demikian, dalam kerangka kritik eidetis, ilmu diposisikan sebagai bagian integral dari 
dzikrullāh yang bersifat praksis. 

b. Kajian Tematis Komprehensif 
Untuk memperkuat pemahaman makna hadis, kajian eidetis dilanjutkan dengan 

analisis tematis melalui perbandingan dengan hadis-hadis lain yang membahas tema dunia. 
Hadis-hadis seperti “dunia adalah penjara bagi orang beriman” (HR. Muslim) dan 
perumpamaan dunia dengan bangkai anak kambing (HR. Muslim) menunjukkan pola 
makna yang konsisten: dunia bukan tujuan final, melainkan sarana ujian dan ladang amal. 

Analisis komparatif ini menegaskan bahwa kritik Nabi tidak diarahkan pada dunia 
sebagai realitas ontologis, melainkan pada ḥubb al-dunyā, yakni orientasi hidup yang 
menjadikan dunia sebagai tujuan akhir dan melupakan dimensi ukhrawi. Perbedaan hadis 
al-dunyā mal‘ūnah terletak pada sifatnya yang proposisional dan solutif. Hadis ini tidak 
hanya memperingatkan bahaya dunia, tetapi juga menawarkan pengecualian positif berupa 
dzikrullāh dan aktivitas keilmuan sebagai solusi etis dan konstruktif. 

Dengan demikian, hadis ini memberikan kerangka normatif bahwa dunia dapat 
terangkat nilainya apabila dikelola melalui ilmu, kesadaran spiritual, dan orientasi 
maslahat, sehingga relevan sebagai fondasi etika pendidikan Islam. 

c. Konfirmasi dengan Al-Qur’an 
Langkah berikutnya dalam kritik eidetis adalah konfirmasi makna hadis dengan 

prinsip-prinsip Al-Qur’an. Ayat-ayat seperti QS al-Ḥadīd [57]: 20 dan QS Āli ‘Imrān [3]: 14 
menegaskan bahwa dunia bersifat fana dan berpotensi melalaikan, tetapi tidak tercela 
secara mutlak. Kecaman Al-Qur’an diarahkan pada sikap manusia yang terjebak dalam 
pesona dunia tanpa orientasi ilahiah. 

Konfirmasi ini menunjukkan adanya koherensi maqāṣid antara hadis dan Al-Qur’an. 
Makna mal‘ūnah dalam hadis sejalan dengan konsep Qur’ani tentang hilangnya keberkahan 
ketika dunia memutus hubungan manusia dengan Allah. “Dunia” mampu menjadikan 
manusia lupa jati dirinya, sebagai khalifah, dan membuatnya gelap mata, dzalim kepada 
sesama, serakah, eksploitatif bahkan merusak alam (Khasani, 2025). Oleh karena itu, hadis 
ini tidak bertentangan dengan Al-Qur’an, melainkan memperjelas dimensi etis dari relasi 



J-PAI : Jurnal Pendidikan Agama Islam, Vol. 12 No. 1 Juli - Desember 2025 

131 

manusia dengan dunia, khususnya melalui ilmu dan kesadaran spiritual. 

Sintesis Kritik Eidetis 
Berdasarkan kritik eidetis dalam kerangka Musahadi HAM, dapat disimpulkan 

bahwa hadis al-dunyā mal‘ūnah memuat pesan normatif yang bersifat transformatif. Dunia 
tidak ditolak secara total, tetapi dinilai berdasarkan orientasi dan tujuan penggunaannya. 
Dzikrullāh dan aktivitas keilmuan diposisikan sebagai poros utama yang menentukan 
apakah dunia menjadi bernilai atau kehilangan keberkahannya. 

Sintesis ini menegaskan bahwa ilmu dan pembelajaran bukan sekadar aktivitas 
kognitif, melainkan praktik spiritual dan etis yang berfungsi mengintegrasikan nilai Ilahi ke 
dalam realitas sosial. Temuan eidetis ini menjadi landasan konseptual bagi tahap 
berikutnya, yaitu kritik praksis, untuk menautkan pesan hadis dengan kebutuhan 
pendidikan Islam kontemporer, termasuk pengembangan pembelajaran yang bermakna 
dan transformatif. 
 
3. Kritik Praksis 

Kritik praksis terhadap hadis al-dunyā mal‘ūnah diarahkan pada implikasi sosial, 
etis, dan edukatif dari cara hadis ini dipahami dan dipraktikkan. Kritik ini meliputi kritik 
realitas, kritik moral berbasis maqāṣid al-syarī‘ah, kritik ideologis, serta kritik praksis 
transformatif. 

Kritik Realitas 
Pemahaman yang memaknai dunia sebagai sepenuhnya terlaknat bertentangan 

dengan realitas empiris dan fitrah manusia. Dunia merupakan ruang hidup, ruang ibadah, 
dan ruang pembangunan peradaban. Dalam konteks modern, pendidikan, kerja 
profesional, pengembangan ekonomi, serta riset dan teknologi merupakan keniscayaan 
sosial yang justru dapat menopang pelaksanaan nilai-nilai agama. Islam memandang ilmu, 
kerja, dan pengembangan peradaban sebagai bagian integral dari tujuan penciptaan 
manusia, sehingga pemisahan tajam antara agama dan dunia bertentangan dengan 
pandangan Islam holistik (Al-Hayali, 2024). Secara epistemologis, Islam mengintegrasikan 
dunyā dan ākhirah, sehingga penolakan terhadap dunia bertentangan dengan struktur 
pengetahuan Islam itu sendiri (Munsoor, 2016). Oleh karena itu, pembacaan literal 
terhadap hadis ini menjadi problematis ketika menafikan peran positif dunia dalam 
mendukung tujuan keagamaan dan kemaslahatan umat. 

Kritik Moral dan Maqāṣid al-Syarī‘ah 
Dari perspektif maqāṣid al-syarī‘ah, pemaknaan negatif terhadap dunia secara total 

berpotensi bertentangan dengan tujuan perlindungan akal (ḥifẓ al-‘aql), jiwa (ḥifẓ al-nafs), 
dan harta (ḥifẓ al-māl). Orientasi keagamaan yang memusuhi dunia dapat menghambat 
pengembangan ilmu, melanggengkan kemiskinan, dan melemahkan daya saing umat. 
Maqāṣid al-syarī‘ah secara eksplisit bertujuan menjaga agama dan dunia sekaligus, 
sehingga penafian terhadap aspek duniawi justru menimbulkan mafsadat sosial (Amin et 
al., 2024). Dengan demikian, yang tercela bukan dunia itu sendiri, melainkan orientasi 
duniawi yang mengabaikan nilai Ilahiah dan tanggung jawab moral. 
Kritik Ideologis 

Secara ideologis, interpretasi tekstual hadis ini kerap digunakan untuk melegitimasi 
sikap pasif terhadap ketidakadilan sosial, menjauhkan umat dari kepemimpinan publik, 
serta menghambat inovasi dan sains. Islam memang mengajarkan untuk bersikap zuhud, 
namun Orientasi zuhud yang keliru dapat merusak tujuan perlindungan akal dan harta bila 
memusuhi ilmu dan produktivitas sosial (Maghfiratuzzahroh & Hijjiyah, 2024). Dalam 
konteks ini, hadis berpotensi menjadi instrumen ideologisasi agama yang melanggengkan 



Fitratul Uyun, et al: Penguatan Etika Pembelajaran Deep Learning … 

132 

status quo. Untuk itu, dalam mengkaji makna hadis perlu mengakomodir maqāṣid. 
Pendekatan maqāṣid dalam membaca hadis bertujuan membebaskan teks agama dari 
ideologisasi yang melanggengkan ketidakadilan dan ketimpangan sosial (Hamid, 2020) 
Kritik ideologis menegaskan bahwa problem utama terletak pada cara penafsiran, bukan 
pada teks hadis itu sendiri (Kurniawan et al., 2025). 

Kritik Praksis Transformatif 
Pada level praksis, hadis al-dunyā mal‘ūnah perlu dipahami sebagai kritik etis 

terhadap orientasi hidup yang eksploitatif dan tidak adil. Dunia tidak terlaknat secara 
ontologis, tetapi menjadi tercela ketika dipenuhi oleh keserakahan dan ketimpangan 
(Asman & Muchsin, 2021). Implikasinya bagi pendidikan Islam adalah penekanan pada 
integrasi ilmu, etika profesi, dan tanggung jawab sosial (Lanye et al., 2023), sehingga dunia 
menjadi ruang ibadah sosial dan pembangunan peradaban yang bermartabat. 
 
4. Reinterpretasi Hadis al-Dunyā Mal‘ūnah dalam Perspektif Pendidikan Islam 
Kontemporer 

Hadis al-dunyā mal‘ūnah tidak dapat dipahami sebagai penolakan ontologis 
terhadap dunia, melainkan sebagai kritik profetik terhadap orientasi hidup dan pola 
berpikir dangkal yang memutus relasi antara aktivitas duniawi dan nilai ilahiah. 
Pembacaan ini sejalan dengan penjelasan ulama klasik seperti al-Mubārakfūrī dalam 
Tuhfat al-Aḥwadzī yang menegaskan bahwa “kutukan” dalam hadis tersebut tertuju pada 
dunia yang melalaikan, bukan dunia sebagai ruang amal dan ibadah. Dengan demikian, 
reinterpretasi kontemporer yang dilakukan tetap berada dalam kesinambungan tradisi 
keilmuan hadis, bukan terlepas darinya (Chandra et al., 2025). 

Dalam perspektif pendidikan, pesan hadis ini memiliki relevansi kuat dengan 
paradigma deep learning. Dunia dalam hadis dapat dipahami sebagai simbol surface 
learning, pembelajaran dangkal yang berorientasi pada hafalan, hasil instan, dan prestasi 
semu. Sebaliknya, pengecualian hadis terhadap dzikrullāh, ‘ālim, dan muta‘allim 
menegaskan bahwa aktivitas yang bernilai adalah proses pencarian ilmu yang mendalam, 
reflektif, dan bermakna. Hal ini selaras dengan prinsip deep cognitive processing yang 
menekankan analisis, pemahaman makna, dan refleksi kritis. Strategi deep learning dalam 
Pendidikan Agama Islam efektif menumbuhkan refleksi, pemahaman mendalam, dan 
internalisasi nilai etis (Panuntun et al., 2025). 

Aspek refleksi dan metakognisi juga menempati posisi penting dalam reinterpretasi 
hadis ini. Dunia yang “melalaikan” dapat dipahami sebagai simbol ketiadaan refleksi diri 
dan kesadaran berpikir. Dalam konteks pendidikan, hadis ini mendorong pembelajaran 
reflektif yang menumbuhkan kesadaran peserta didik atas proses berpikirnya, tujuan 
belajarnya, dan nilai dari setiap aktivitas akademik. Kesadaran metakognitif ini menjadi 
fondasi pembelajaran bermakna yang menghindarkan peserta didik dari orientasi belajar 
yang superficial. 

Selain itu, hadis al-dunyā mal‘ūnah juga mendukung prinsip konstruktivisme dalam 
deep learning. Pengetahuan tidak sekadar diterima, tetapi dikonstruksi melalui proses 
pencarian makna, dialog, dan refleksi atas realitas. Dunia, dalam kerangka ini, bukan 
sesuatu yang ditolak, melainkan “laboratorium nilai” tempat manusia membangun 
pemahaman, kebijaksanaan, dan tanggung jawab etis. Proses pendidikan dengan demikian 
dipahami sebagai perjalanan makna dan transformasi personal, bukan sekadar akumulasi 
informasi atau sertifikat akademik. 

Lebih jauh, reinterpretasi hadis ini menegaskan pentingnya integrasi pengetahuan 
dan nilai. Aktivitas duniawi, termasuk Pendidikan, menjadi “tercela” ketika terlepas dari 
orientasi etis dan spiritual, tetapi menjadi bernilai ketika diarahkan pada pembentukan 



J-PAI : Jurnal Pendidikan Agama Islam, Vol. 12 No. 1 Juli - Desember 2025 

133 

akal, karakter, dan tanggung jawab sosial. Prinsip ini sejalan dengan tujuan deep learning 
yang tidak hanya menekankan penguasaan kognitif, tetapi juga integrasi moral dan 
kesadaran makna. 

Implikasi praksisnya bagi pendidikan kontemporer terletak pada penguatan 
pembelajaran yang bersifat reflektif, bermakna, dan transformatif. Pembelajaran reflektif 
dan bermakna mendukung pembentukan etos kerja, tanggung jawab, dan kesadaran nilai 
dalam konteks dunia profesional (Abu Rizki et al., 2024; Panuntun et al., 2025). Secara 
pedagogis, hadis ini mendukung pengembangan kurikulum yang tidak berhenti pada 
capaian akademik, tetapi juga menumbuhkan kesadaran metakognitif, etika keilmuan, dan 
orientasi jangka panjang pembelajaran. Dengan demikian, hadis al-dunyā mal‘ūnah, dengan 
penafsiran kontekstual, dapat diposisikan sebagai landasan etis-profetik bagi paradigma 
pendidikan Islam yang holistic (Puspita & Yuslem, 2025), mengintegrasikan kedalaman 
intelektual, kematangan moral, dan spiritualitas dalam proses belajar. 

D. KESIMPULAN 
Penelitian ini menyimpulkan dua temuan utama sesuai dengan tujuan yang telah 

ditetapkan. Pertama, melalui kritik historis yang mencakup analisis sanad dan matan, hadis 
al-dunyā mal‘ūnah ditetapkan sebagai hadis yang sahih dan maqbul. Meskipun tergolong 
hadis āḥād gharīb, hadis ini memenuhi kaidah kesahihan sehingga sah dijadikan hujjah 
sebagai landasan etis. Kedua, melalui kritik eidetis dan praksis, penelitian ini menunjukkan 
bahwa pertentangan (ta‘ārudl) yang bersifat lahiriah dapat diselesaikan melalui 
pemahaman kontekstual. Hadis tersebut tidak mendiskreditkan dunia secara ontologis, 
melainkan berfungsi sebagai kritik profetik terhadap orientasi hidup materialistik yang 
memutus relasi manusia dengan nilai Ilahiah. Pengecualian terhadap dzikrullāh, amal saleh, 
‘ālim, dan muta‘allim menegaskan posisi ilmu (al-‘ilm wa al-ta‘allum) sebagai pilar utama 
yang mengarahkan dunia menjadi sarana pembinaan spiritual dan sosial. 

Dalam konteks pendidikan Islam kontemporer, reinterpretasi hadis ini 
menunjukkan relevansi yang kuat dengan paradigma deep learning yang menolak 
pembelajaran dangkal dan berorientasi instan. Pesan etis hadis selaras dengan prinsip 
pembelajaran bermakna, reflektif, integratif, dan transformatif, serta menempatkan ilmu 
sebagai medium penyucian diri, penguatan akhlak, dan peningkatan kualitas kemanusiaan. 
Secara teoretis, penelitian ini memperkaya kajian hadis dengan menawarkan pembacaan 
multidimensi, tekstual, kontekstual, simbolik, dan semantik, serta menjembatani integrasi 
nilai-nilai profetik dengan teori pendidikan modern. Oleh karena itu, hadis al-dunyā 
mal‘ūnah dapat dipahami sebagai sumber etika pedagogis yang relevan dalam membangun 
pendidikan Islam yang berorientasi pada kedalaman pemahaman, integritas moral, dan 
kesadaran spiritual. Penelitian lanjutan disarankan untuk menerapkan metodologi Kritik 
Hadis Musahadi HAM pada hadis-hadis lain yang berdimensi sosial dan pendidikan guna 
memperluas pengembangan ma‘ānī al-ḥadīts kontekstual di Indonesia. 

.  
REFERENSI 
Abu Rizki, A., Khasani, F., Firman, Haikal Ramadhan, N. J., & Nurhidayah. (2024). The Value 

of Moral Education Based on Local Wisdom in Pappaseng To Riolo. Al-Ishlah: Jurnal 

Pendidikan Islam, 22(2), 70–80. https://doi.org/10.35905/alishlah.v22i2.11508 

Al-Bukhārī, M. ibn Ismā‘īl. (2001). Ṣaḥīḥ al-Bukhārī (Vols. 1–9). Dār Ṭawq al-Najāh. 
Al-Hayali, O. S. A. (2024). The importance of knowledge and work in Islamic thought: A 

study of the stages of spiritual purification according to Imam Al-Ghazali. 
International Journal of Religion. 

Ali al-Qārī. (n.d.). Mirqāt al-Mafātīḥ sharḥ Mishkāt al-Maṣābīḥ. Dār al-Fikr. 
Al-Khaṭīb, M. ‘Ajjāj. (1998). Uṣūl al-ḥadīth: ‘Ulūmuhu wa muṣṭalaḥuhu. Dār al-Fikr. 



Fitratul Uyun, et al: Penguatan Etika Pembelajaran Deep Learning … 

134 

Al-Khatib, M. A. (1998). Ushul al-hadis wa musthalahuhu (Q. Nur & A. Musyafa, Trans.). Gaya 
Media Pratama. 

Al-Manāwī. (n.d.). Faidh al-Qadīr sharḥ al-Jāmi‘ al-Ṣaghīr. Dār al-Ma‘rifah. 
Al-Mubārakfūrī, A. A. (n.d.). Tuhfat al-Aḥwadhī bi sharḥ Jāmi‘ al-Tirmiḏī. Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah. 
Al-Mundzirī, Z. al-Dīn. (2008). Al-Targhīb wa al-tarhīb. Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 
Al-Tirmiḏī, M. ibn ‘Īsā. (1998). Sunan al-Tirmiḏī. Dār al-Gharb al-Islāmī. 
Amin, I., Salma, S., Bahar, M., & Lendrawati, L. (2024). Stratification of al-maqāṣid al-

khamsah and its application in al-ḍarūriyyah, al-ḥājiyyah, al-taḥsīniyyah, and 
mukammilāt. AJIS: Academic Journal of Islamic Studies, 9(1). 

Asman, A., & Muchsin, T. (2021). Maqāṣid al-sharī‘ah in Islamic law renewal: The impact of 
new normal rules on Islamic law practices during the Covid-19 pandemic. Mazahib, 
20(1). 

At-Ṭībī. (n.d.). Sharḥ Mishkāt al-Maṣābīḥ. Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 
Chandra, A. F., Nasution, S., Adynata, A., Raba’in, J., & Arni, J. (2025). The legal interpretation 

of hadiths on marriage in Fatḥ al-Mun‘im: Contextual and maqāṣid-based approach. 
Al-Quds: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis, 9(2). 

Global Islamic Software Company. (2019). Mausūʿat al-Ḥadīṡ al-Syarīf: al-Kutub al-Tis‘ah. 
Ham, M. (2000). Metodologi kritik hadis. IAIN Walisongo Press. 
Ham, M. (2020). Evolusi konsep sunnah: Implikasinya pada perkembangan hukum Islam. 

Aneka Ilmu. 
Ham, M. (2020). Kedudukan hadis dalam struktur epistemologi hukum Islam. Jurnal Studi 

Ilmu-ilmu al-Qur’an dan Hadis, 21(2), 215–232. 
Hamid, A. (2020). Is maqāṣid al-sharī‘a sufficient? Reflections on Islam in contemporary 

Malaysia. Ulul Albab: Jurnal Studi Islam, 24(2), 205–231. 
Hammy, K. (2011). Re-interpretasi hadis: Upaya kontekstualisasi makna hadis melalui 

pendekatan ilmu-ilmu sosial. Jurnal Al-Irfani, 1(1). 
Hammy, M. (2011). Pendekatan ilmu sosial dalam pemahaman hadis. Jurnal Ushuluddin, 

19(1), 45–62. 
Ibn Rajab. (n.d.). Jāmi‘ al-‘Ulūm wa al-Ḥikam. Mu’assasah al-Risālah. 
Ismail, M. S. (1992). Metodologi penelitian hadis Nabi. Bulan Bintang. 
Ismail, M. S. (1995). Kaedah kesahihan sanad hadis: Telaah kritis dan tinjauan dengan 

pendekatan ilmu sejarah. Bulan Bintang. 
Khasani, F. (2025). Khilāfah, Taskhīr, and Sustainability: Reconstructing Islamic Eco-

Theology through Al-Qurțubī’s Tafsir. ISTIFHAM: Journal Of Islamic Studies, 03(02), 
100–111. https://doi.org/10.71039/istifham.v3i2.111 

Khasani, F. (2023). Living Hadis dalam Kultur Pendidikan Tinggi Pesantren: Studi Kasus 
pada Ma’had Aly Hasyim Asy’ari Tebuireng. Dinamika Penelitian: Media Komunikasi 
Penelitian Sosial Keagamaan, 23(02), 184–210. 
https://doi.org/10.21274/dinamika.2023.23.02.184-210 

Kurniawan, E., Mustaniruddin, A., Rizani, A. K., Muchimah, Zaenuri, A., & Muttaqin, M. Z. 
(2025). Recent studies on the maqāṣid al-sharī‘ah of Abū Isḥāq al-Shāṭibī. AJIS: 
Academic Journal of Islamic Studies, 10(1). 

Lanye, U. B. M., Azwar, A., Aswar, A., & Amirullah, M. (2023). Integrative moral education 
concept and method: Ibn Abī al-Dunyā’s thoughts. At-Turats, 17(1). 

Maghfiratuzzahroh, & Hijjiyah, S. H. (2024). Flexing and the ethics of wealth in the Qur’an: 
A maqāṣidī interpretation of Qarun’s story. Al-Karim: International Journal of Quranic 
and Islamic Studies, 2(2). 

Markaz al-Buḥūṡ li Khidmat al-Sunnah al-Nabawiyyah. (2023). Al-Maktabah al-Syāmilah 
(Version 1445 H). 

https://doi.org/10.71039/istifham.v3i2.111


J-PAI : Jurnal Pendidikan Agama Islam, Vol. 12 No. 1 Juli - Desember 2025 

135 

Munsoor, M. S. (2016). Post-modern relativist challenges on Islamic epistemology. 
Usuluddin, 44(1), 163–184. 

Muslim, I. al-Ḥajjāj. (2006). Ṣaḥīḥ Muslim. Dār al-Ma‘rifah. 
Nafisah, L. (2019). Urgensi pemahaman hadis kontekstual. Jurnal Universun, 13(1), 1–26. 
Nafisah, S. (2019). Kontekstualisasi hadis dalam studi Islam kontemporer. Jurnal Living 

Hadis, 4(2), 183–204. 
Panuntun, S., Saputri, B. H., Fahsin, M., Umniyah, I., Farihah, I., & Masykur, M. (2025). 

Implementation of deep learning strategy in Islamic religious education to internalize 
Islamic values. At-Turats: Jurnal Pendidikan Islam, 7(1). 

Puspita, M., & Yuslem, N. (2025). Analysis of Qur’anic interpretation as a basis for ethical 
and transformative education. QiST: Journal of Quran and Tafseer Studies, 4(2). 

Rahardjo, M. (2020). Metodologi penelitian kualitatif untuk ilmu-ilmu sosial dan humaniora. 
Republik Media. 

Surakhmad, W. (1982). Pengantar penelitian ilmiah: Teknik dan metode. Tarsito. 
Wahid, R. A. (2014). Perkembangan metode pemahaman hadis. Analytica Islamica, 3(2), 

208–220. 
 


